
1 
 

Das Beispiel Ruanda: Der Genozid und das Handeln Gottes  
 

Der Zweite Weltkrieg mit dem Holocaust hat den Glauben unzähliger Menschen zutiefst 

erschüttert. Es gab einerseits so dramatisch viel Leid und andererseits die schmerzhafte 

Erfahrung, dass Gott in dieses Morden nicht eingegriffen hat. Millionen Menschen hatten in 

ihrer Verzweiflung Gott um Hilfe angefleht, aber es mussten dennoch rund 60 Millionen 

Menschen sterben. Viele Menschen konnten deswegen nicht mehr an einen liebenden Gott 

glauben, zu dramatisch waren die Leiderfahrungen. Doch Gott war nicht tot. Er hat mit den 

Menschen mitgelitten; die Freiheit von uns Menschen hatte einen dramatischen Preis. 

Was im Alltagsbewusstsein weitgehend verschwunden ist, ist der Umstand, dass Maria, im 

Rahmen ihrer Erscheinungen in Fatima zur Zeit des Ersten Weltkriegs, dringend zur 

Versöhnung und Umkehr der Menschen aufgerufen hatte, anderenfalls ein noch viel 

schlimmerer Krieg folgen würde. Wir wissen um die grauenhaften Folgen des 

anschließenden Zweiten Weltkrieges.  Man kann rückblickend natürlich sagen, wer weiß, ob 

diese Aussage Mariens tatsächlich so getätigt wurde und überhaupt: es hätte zu keiner Zeit 

der Menschheit eine Periode ohne Krieg gegeben. Es wäre daher leicht gewesen, eine 

„Prophezeiung“ zu tätigen, mit dem Inhalt eines weiteren schlimmen Krieges.   

Für Ruanda kann diese ausweichende Schutzbehauptung nicht mehr verwendet werden.  

In diesem zentralafrikanischen Staat, kleiner als Belgien und mit einer Einwohnerzahl von 

derzeit rund 13 Millionen Menschen, wurden zwischen April und Juli 1994 über eine Million 

Menschen ermordet1. Rund 85 % der Einwohner sind Christen. Man könnte nun fragen: wo 

war Gott bei diesem grausamen Genozid, bei dem Christen durch andere Christen 

abgeschlachtet wurden? 

Wenn man sich mit diesem menschlichen Albtraum etwas abseits der üblichen 

Berichterstattung auseinandersetzt, wird man jedoch feststellen, dass Gott in geradezu 

unglaublicher Weise versucht hat, dieses Morden zu verhindern. Die Möglichkeiten Gottes 

endeten aber an den Grenzen, die wir Menschen ihm in unserer Freiheit gezogen haben. 

Andererseits ist das Wirken Gottes durch Menschen, die sich ihm und seinem Handeln 

vorbehaltslos geöffnet haben, in ebenso unglaublicher Weise in Ruanda erfahrbar geworden. 

Es soll daher an dieser Stelle kurz über die Ausgangssituation in Ruanda berichtet werden, 

die zum Völkermord geführt hat, über die Marienerscheinungen, bei denen die Muttergottes, 

unter weitgehender Ausschöpfung des Rahmens der Freiheit der Menschen, versucht hatte, 

                                                           
1 MINALOC: „The Counting oft the Genocide Victims“, final Report, November 2002, Kigali, Rwanda, S. 19 



2 
 

diesen Völkermord zu verhindern und über Pater Ubald Rugirangoga, durch den Gott in 

erstaunlicher Weise gewirkt hat, weil sich Pater Ubald ihm zur Gänze zur Verfügung gestellt 

hat. Mit in dieses Netzwerk der Versöhnung und Nächstenliebe sind unter anderem auch 

mehrere mir befreundete Österreicher eingewoben, sodass diese Schilderungen zum Teil 

auf authentischen Erfahrungen beruhen. 

Ruanda war im 19. Jahrhunderts ein afrikanisches Königreich, mit einem großen 

Bevölkerungsanteil an Ackerbauern, den Hutu und einem kleineren Anteil an Viehzüchtern, 

den Tutsi. In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts wurde Ruanda von Deutschland 

kolonialisiert. Von diesen wurden die Tutsi in das koloniale Herrschaftsgefüge integriert, 

weil sie diesen Volksstamm als den Hutu rassisch überlegen einstuften. Im Rahmen des 1. 

Weltkriegs wurde Ruanda von Belgien erobert, wobei nun auch diese Kolonialmacht an der 

ungerechten Machtverteilung zwischen Hutu und Tutsi festhielt.  Die einflussreichen 

Regierungsämter waren jeweils von Tutsi besetzt.2 Es wurden dafür also nicht die 

bestgeeigneten Personen eingesetzt, sondern alle wichtigen Posten nach rassischen 

Kriterien besetzt. Ungerechtigkeit war aber schon immer eine Wurzel für viel Böses. 

In den 50-er Jahren des vorigen Jahrhunderts begannen erste Schritte zur Demokratisierung 

des Landes, mit dem Ergebnis, dass nun die Macht auf der lokalen Ebene an die Hutu 

überging. Das führte zu einer Revolution der Hutu, die sich nun für eine Unabhängigkeit 

Ruandas von Belgien stark machte. 1962 wurde Ruanda ein eigenständiger Staat unter einer 

Hutu Regierung. In der Folge begann eine Gewaltwelle gegen die Tutsi. Etwa 20.000 Tutsi 

verloren durch diese vom Staat geförderten oder zumindest  tolerierten Angriffe ihr Leben, 

zirka 30.000 weitere flohen ins Ausland. Alle noch im Land lebenden Tutsi-Politiker wurden 

ermordet. 

Im Rahmen dieser ersten Gewaltwelle wurden im Jahr 1963 auch der Vater von Pater Ubald 

und andere männliche Verwandte in seinem Dorf ermordet. Ubald war damals 7 Jahre alt. 

Unter größten Opfern ermöglichte es ihm seine Mutter, die nun als Witwe ohne Einkommen 

ihre vier Kinder versorgen musste, dass er dennoch, anstatt zu Hause am Feld zu helfen, die 

Schule besuchen konnte und dann später auch das Priesterseminar. Sie war ein Mitglied der 

„Legio Mariens“ und es war ihr ein ganz großes Anliegen, dass Ubald Priester werden 

konnte.3 

                                                           
2 Prunier Gérard: The Rwanda Crisis: History of a Genocide, 2nd. Auflage, Fountain Publishers Limited, Kampala 
1999 
3 Rugirangoga Ubald: Forgiveness makes you free. Ave Maria Press, 2019 



3 
 

Die Gewalt machte auch innerhalb der Kirche nicht halt: Als Ubald gerade im sog. kleinen 

Priesterseminar war, gab es im Jahr 1973 wieder eine Gewaltwelle gegen die Tutsi.  Hutu - 

Seminaristen vertrieben mit Gewalt alle Tutsi Schüler und Seminaristen. Ubald musste nach 

Burundi fliehen, wo er in einem dortigen Priesterseminar Aufnahme fand. Als er im Jahr 

1978 in das sogenannte große Priesterseminar wechselte, übernahm die Pfarre Karlau aus 

Graz / Österreich, unter dem Pfarrer Karl Thaller, die gesamten Ausbildungskosten. Ubald 

wurde 1983 zum Priester geweiht. Er ging zurück in seine Heimatdiözese und übernahm die 

Pfarre Nyamasheke, um dort, wo zuvor sein Vater und seine Verwandten getötet worden 

waren, die Versöhnung zu predigen. Die Grazer Pfarre Karlau wurde zu seiner 

Partnerpfarre, die ihn unterstützte, wo es nur ging. 

In der Zwischenzeit ereigneten sich unglaubliche Dinge. 

Ca. 100 km von Nyamasheke entfernt befindet sich ein kleines Dorf namens Kibeho mit 

einer Schule und einem angeschlossenen Mädcheninternat. Ruanda ist einer der ärmsten 

Staaten der Welt und Kibeho ein armseliges Dorf am „Ende der Welt“. Das Internat und die 

Schule hatten weder Strom noch Fließwasser. Die Schülerinnen mussten täglich zum Fluss 

gehen, um Trinkwasser zu holen und sich und ihre Gewänder zu waschen. 

Am 28. November 1981 erschien die Jungfrau Maria der damals 16 jährigen Alphonsine 

Mumureke im Speisesaal des Internats. Die anwesenden anderen Mädchen hatten nicht die 

geringste Idee, was die plötzliche Ekstase zu bedeuten hätte, in die Alphonsine gefallen war 

und mit wem sie gerade geredet hatte. Als sie ihnen dann erklärte, es wäre ihr soeben die 

Jungfrau Maria erschienen, brach ein heftiges Gespött aus. Da Alphonsine auch an den 

nächsten Tagen die Erscheinungen hatte, verstärkte sich das Gespött, weil niemand dieses 

Mädchen ernst nehmen wollte. Man begann, sie während der Erscheinungen zu 

malträtieren, weil man dadurch erreichen wollte, dass sie diese unwürdige Show endlich 

beenden solle. Als plötzlich ein zweites Mädchen, die 17 jährige Nathalie Mukamazimpaka, 

ebenfalls Erscheinungen bekam, führte das zu einer Spaltung unter den Schülerinnen und 

dem Lehrkörper. Die einen wollten dem Geschehen glauben, die anderen, darunter auch die 

Schulleitung und der anwesende Priester, fürchteten um die Reputation der Schule, weil 

immer mehr Neugierige diesem „Schauspiel“ der Erscheinungen beiwohnen wollten. 

Besonders eine Schülerin, die 20 jährige Marie Claire Mukangango, wollte unter allen 

Umständen diesen Schwindel aufdecken und sie malträtierte die beiden während ihren 

Ekstasen in heftiger Weise, unter anderem mit Nadelstichen oder auch damit, dass sie den 

Mädchen brennende Kerzen unter die Arme gehalten hatte, in der Erwartung, dass diese 

dadurch endlich mit ihrem Theater aufhören würden. 



4 
 

Als aber die Jungfrau Maria eines Tages auch Marie Claire erschien, änderte sich schlagartig 

alles. Es wurde der Schulleitung nun bewusst, dass dies keinesfalls eine Inszenierung der 

Mädchen sein konnte und es wurde der Bischof der Diözese Butare, Msgr. Jean Baptiste 

Gahamanyi, über die Geschehnisse in Kenntnis gesetzt. Dieser veranlasste die Bildung einer 

theologischen Kommission und einer aus vier Spezialisten bestehenden medizinischen 

Kommission, um die Mädchen während der Erscheinungen zu untersuchen. Er wollte 

sicherstellen, dass man keinem Schwindel aufsitzen würde. Dies war deswegen möglich, 

weil Maria den Zeitpunkt ihrer Erscheinungen immer vorher bekannt gegeben hatte, sodass 

die Kommissionen immer anwesend sein konnten4,5,6,7,8,9. 

Die Erscheinungen in Kibeho verliefen völlig anders als die zeitgleichen Erscheinungen in 

Medjugorje, die ebenfalls im Jahr 1981 begonnen hatten. Während in Medjugorje die 

Umstehenden nichts im Rahmen der Erscheinungen sehen und hören konnten, und auch die 

oft intensive Kommunikation der Seher und Seherinnen mit Maria für Außenstehende völlig 

ohne jeglichen Ton verlief, konnten die Umstehenden in Kibeho die Antworten der 

Seherinnen an Maria ganz normal hören. Die Seherinnen in Kibeho hatten dabei die 

Erscheinungen, anders als jene in Medjugorje, nicht gleichzeitig, sondern immer 

hintereinander. Auf diese Weise dauerten die Erscheinungen manchmal mehrere Stunden. 

Hatte zuerst die theologische Kommission den Seherinnen während der Erscheinungen 

Mikrophone untergeschoben, um die gesamte Kommunikation mit Maria aufnehmen und 

dokumentieren zu können, erkannte bald auch der staatliche Rundfunk diese Möglichkeit, 

wodurch die Erscheinungen dann landesweit übertragen wurden. 

Maria hatte dadurch neben den Botschaften, die sie den Seherinnen übermittelte, auch diese 

Möglichkeit genutzt, um ihre Erscheinungen als Katechese zu gestalten. Immer wieder 

fragten die Mädchen auf der Verständnisebene nach: „wenn ich dich richtig verstehe, meinst 

du das so… und so…? Ach, du meinst, wir müssten in unserem Leben das… und das…… 

berücksichtigen, viel mehr als bisher?..... und Gott will von uns das………..und jenes ………….?“ 

Und Abertausende Menschen in ganz Ruanda konnten das über Radio miterleben und 

erkennen, über welche Glaubensinhalte Maria die Mädchen gerade belehrte. 

Die Menschen erfuhren dabei auch ganz zwanglos, wie wir mit unserer himmlischen Mutter 

reden dürfen, in vertrauter und liebevoller Weise. Die Menschen, die anwesend waren, 

                                                           
4 Ilibagiza Immaculé: Die Erscheinungen von Kibeho.  s.o. 
5 Ufitamahoro Hildegarde:  Die Jungfrau Maria spricht zur Welt: Die Botschaften von Kibeho. Illertissen 2018 
6 Sinayobye Edouard, s.o. 
7 Ilibagiza Immaculé: A Visit from Heaven, The last Apparition to Alphonsine, New York 2010 
8 Ruzindaza Csimir: The fascinating Story of Kibeho, Marys prophetic tears in Ruanda. Kibeho Sanctuary 2013 
9 Sgreva Gianni: Le apparizioni della Madonna in Africa, Kibeho. Camerata Picena 2004 



5 
 

hatten dabei die Änderung in der Kommunikation mitverfolgen können: zuerst ein 

respektvoll ängstliches Reagieren der Mädchen auf das, was ihnen Maria gesagt hatte und 

schließlich ein inniges und liebevolles Reden miteinander, bei dem die Jugendlichen Maria 

mit Kosenamen angeredet hatten. Die Menschen waren auch Zeugen, wie Maria die 

Mädchen in ihre Schule nahm und sie auf ganz liebevolle Weise führte und zurechtwies, 

wenn dies aus der Sicht Mariens notwendig war. Es war ein Lernprozess für die 

Anwesenden, Maria, die sie nicht sehen konnten, als liebevolles Gegenüber kennenzulernen, 

mit der man alle Aspekte des Lebens teilen darf und die uns Menschen behutsam zu Christus 

hinführen möchte. 

Bei diesen Erscheinungen hatte es auch mehrere Wunder als Zeichen der Liebe Gottes 

gegeben, z.B. dass einmal während der Erscheinungen ein kurzer und ganz weicher Regen 

fiel und alle Menschen nach dieser unerwarteten Erfrischung feststellen durften, dass 

sämtliche Verletzungen, die sie sich bei den oft tagelangen Märschen nach Kibeho durch die 

Wildnis zugezogen hatten, plötzlich verheilt waren. Das waren natürlich wunderbare 

Erfahrungen, die sich wie ein Lauffeuer verbreiteten und immer mehr Menschen 

motivierten, selber auch zur nächsten angekündigten Erscheinung nach Kibeho zu gehen.  

Kibeho hatte selber keinerlei Infrastrukturen, kein Geschäft oder Gaststätte, in der man sich 

versorgen konnte, auch keine öffentliche Toilette und dergleichen. Es war für die Menschen 

sehr mühsam, dorthin zu gelangen, aber es wurden immer mehr, die selber an diesen 

Erscheinungen in irgendeiner Weise Anteil nehmen wollten. 

Für den 15. August 1982 war wieder eine Erscheinung angekündigt worden. Es waren über 

20.000 Menschen nach Kibeho gepilgert, in der Erwartung, vielleicht an diesem großen 

Marienfeiertag etwas Besonderes erleben zu dürfen. 

Zu Beginn der Erscheinungen wollte Alphonsine, wie immer, ihre himmlische Mutter mit 

einem Lied begrüßen. Die Menschen erlebten, dass sie aber immer wieder das Singen 

abbrach und dann Maria ganz verzweifelt fragte, warum sie denn so traurig sei. Plötzlich 

hörten dann all die Menschen von Alphonsine einen gellenden Schrei: „Nein, nein, bitte 

nicht!! Warum zeigst du mir so viel Blut?? Nein, nein, warum zeigst du mir das??!??“ 

Und dieses arme Mädchen musste in einer entsetzlichen Vision anschauen, was in Ruanda 

passieren würde, wenn die Menschen nicht endlich, endlich, ihr Leben ändern, von ihrem 

Hass ablassen, zu Gott umkehren und sich für Versöhnung, Gerechtigkeit  und  

Barmherzigkeit einsetzen würden. 



6 
 

Die anwesenden Menschen flüchteten in Panik mit ihren schreienden und erschreckten 

Kindern, sie hatten sich irgendein Wunder erhofft und wurden nun mit diesem Albtraum 

konfrontiert. Als Alphonsine nach ihrer Erscheinung zusammenbrach, wurde Nathalie diese 

schreckliche Vision gezeigt und am Schluss dann auch noch Marie Claire, und alle drei 

Mädchen beschrieben voller Entsetzen, was sie alles an Grauen und unmenschlichen 

Grausamkeiten sehen mussten. Und alles wurde im Radio übertragen. 

Gott hat es Maria ermöglicht, die Menschen in Ruanda in einer an Deutlichkeit nicht zu 

überbietenden Weise zu warnen und zur Umkehr aufzurufen. Sie hörten die Botschaft, das 

war längere Zeit das Thema schlechthin in Ruanda, aber der Großteil der Menschen änderte 

sich deswegen nicht. Gott respektiert den Willen der Menschen, auch den Willen jener, die 

diesen Genozid geplant und der Tausenden, die ihn umgesetzt hatten. An der Freiheit der 

Menschen endete die Möglichkeit Gottes. 

Besonders bitter war, dass auch unzählige Hutu Priester diese Warnungen Mariens 

überhaupt nicht ernst genommen hatten. Sie waren so in ihrem Denken und Wollen als Hutu 

verankert, dass sie nicht nur ihre priesterlichen Aufgaben vernachlässigten, sondern auch 

nicht das Geringste zur Versöhnung der Volksgruppen beigetragen hatten. Viele 

unterstützten später zum Teil sogar den Genozid. Papst Franziskus hatte sich dafür beim 

ruandischen Volk entschuldigt10, 11.  

12 Jahre später wurde dann dieser Albtraum Wirklichkeit. Es war ein lange vorbereiteter 

Genozid, deswegen war es auch möglich, rund eine Million Menschen in gerade einmal drei 

Monaten umzubringen12,13. Als Auslöser dafür wurde am 6. April 1994 das Flugzeug des 

Präsident Habyarimana, eines gemäßigten Hutu, von radikalen Hutu abgeschossen und die 

Schuld dafür den Tutsi in die Schuhe geschoben. Eine halbe Stunde später begann das 

Morden, dem zuerst Oppositionelle und andere einflussreiche Persönlichkeiten, anhand 

zuvor vorbereiteter Todeslisten, zum Opfer fielen. Dann begann in ganz Ruanda das gut 

orchestrierte Abschlachten der Menschen14, 15. Das Ziel war, keine Zeugen am Leben zu 

lassen und keine Erben, die später die Beute streitig machen konnten. Es wurde niemand 

verschont, auch nicht Mütter mit Babies.  

                                                           
10 https://www.katholisch.de/artikel/12700-voelkermord-entschuldigung-des-papstes-begruesst  
11 https://www.vaticannews.va/de/welt/news/2019-04/ruanda-kirche-genozid-versoehnung.html  
12 Longman Timothy: Christianity and the Genocide in Rwanda. London: Cambridge University Press, 2011 
13 Hatzfeld Jean: Zeit der Macheten. Gespräche mit den Tätern des Völkermordes in Ruanda, Gießen 2004 
14 Des Forges Alison: Kein Zeuge darf überleben. Der Genozid in Ruanda, Hamburg 2002 
15 Gourevitch Philip: We wish to inform you, that tomorrow we will be killed with our families, New York, 1998 

https://www.katholisch.de/artikel/12700-voelkermord-entschuldigung-des-papstes-begruesst
https://www.vaticannews.va/de/welt/news/2019-04/ruanda-kirche-genozid-versoehnung.html


7 
 

Pater Ubald hatte sich in den letzten 10 Jahren in seiner Pfarre Nyamasheke mit ganzer 

Kraft für die Versöhnung der Volksgruppen eingesetzt. Er war als Kind selber Opfer von 

Hass und Gewalt geworden, sodass sein Bemühen als glaubwürdig akzeptiert wurde. Als der 

Genozid ausbrach, flüchteten sich über 10.000 Tutsi zu seiner Kirche, in der Hoffnung, bei 

Pater Ubald in Sicherheit zu sein. Als aber der Bischof merkte, dass die Hutu auch Ubald 

töten wollten, befahl er ihm zu fliehen. Wenn alles vorbei wäre, würde man ganz dringend 

Seelsorger brauchen.  

Keiner konnte sich das Ausmaß des Grauens vorstellen. In den nächsten drei Tagen wurden 

alle Tutsi am Kirchenareal seiner Pfarre Nyamasheke bestialisch hingemetzelt. Ubald erfuhr 

auch, dass in seinem Heimatort Karengara 84 Personen aus seiner Verwandtschaft, 

einschließlich seiner Mutter, umgebracht worden waren.   

Es war für ihn nicht nur der Umstand traumatisch, seine Familie auf diese grausame Weise 

verloren zu haben, sondern es stürzte ihn auch das Gefühl in eine abgrundtiefe 

Verzweiflung, als Priester versagt zu haben. Menschen, die er persönlich gekannt hatte, 

denen er das Evangelium verkündet, Sakramente gespendet und die Eucharistie ausgeteilt 

hatte, brachten in seiner Pfarre tausende andere Menschen um, nur weil diese Tutsi waren.  

Ubald war ein gebrochener Mann. 

Er konnte mit Hilfe des Bischofs, eines Hutu, über den nahegelegenen Staat Kongo flüchten 

und fand schließlich Zuflucht in Graz bei seiner Partnerpfarre, die ihm die 

Priesterausbildung finanziert hatte. Frau Traude Schröttner, bei der er wohnen durfte, 

erklärte ihm, nun seine Mutter sein zu wollen, da ja seine Mutter tot wäre. Aus dieser neuen 

„Mutter – Sohn Beziehung“ ist unglaublich viel Segen erwachsen. Einige Beispiele werden 

bei den Zeugnissen auf dieser Website beschrieben16, 17.  

Pater Ubald hatte das Gefühl, nicht mehr Priester sein zu können, er schaffte es nicht mehr, 

das „Vater unser“ mit der Vergebungsbitte zu beten. In all seiner Verzweiflung wusste er nur 

eines, dass er vergeben wollte, er wusste aber nicht, wie das gelingen sollte. Sein Mentor, 

Pfarrer Thaller, riet ihm dann nach Lourdes zu fahren, um dort bei der Gottesmutter Trost 

und Hilfe zu erbitten. 

Als Pater Ubald in Lourdes in der Grotte Massabielle den Kreuzweg betete, hörte er plötzlich 

die Stimme Jesu: „Ubald, nimm auch du dein Kreuz auf dich!“ Er war dazu bereit, dieses Kreuz 

anzunehmen. Und in diesem Moment spürte er, wie all die unmenschliche Last und 

Verzweiflung von ihm abgefallen war, wie der dramatische innere Schmerz, der ihn 
                                                           
16 Schröttner s.o. gott-fuellte-mir-meine-leeren-haende-immer-wieder-zur-hilfe-fuer-menschen-in-rwanda/de 
17 Schröttner s.o. beispiele-wie-gott-bei-unseren-hilfsprojekten-in-rwanda-eingegriffen-und-geholfen-hat/de 

https://www.4jesus.at/zeugnis/detail/gott-fuellte-mir-meine-leeren-haende-immer-wieder-zur-hilfe-fuer-menschen-in-rwanda/de
https://www.4jesus.at/zeugnis/detail/beispiele-wie-gott-bei-unseren-hilfsprojekten-in-rwanda-eingegriffen-und-geholfen-hat/de


8 
 

unentwegt verfolgt hatte, plötzlich erloschen und die Verzweiflung, den Mördern seiner 

Familie nicht vergeben zu können, gewichen war. Er hatte einen tiefen inneren Frieden 

bekommen und die Gewissheit, den Tätern verzeihen zu können. 

Gott hatte ihn in Lourdes seelisch vollständig geheilt. Er war nun wieder in der Lage, nach 

Ruanda zurückzukehren, um dort von neuem den Menschen Versöhnung und Vergebung zu 

predigen. Aber er predigte nicht nur die Vergebung. Er lebte den anderen vor, was 

Vergebung bedeutet. Er vergab dem Bürgermeister seiner Heimatgemeinde Karengara, 

Straton Sinzabakwira, der den Auftrag gegeben hatte, seine Familie und seine Verwandten 

zu ermorden. Und da dessen beide Kinder nun in bitterer Armut lebten, weil ihre Mutter 

gestorben und der Vater im Gefängnis war, übernahm Pater Ubald die Kosten für deren 

Schulausbildung und zahlte sie aus eigener Tasche. Für dessen Tochter Giselle bezahlte er 

sogar noch ein anschließendes Medizinstudium.  

Ubald war in ein Land zurückgekehrt, das nach Vergeltung und Rache schrie.  

Während des Genozids verstärkten die geflüchteten Tutsi eine bereits bestehende 

Rebellenarmee, die RPF, die zahlenmäßig den Regierungstruppen weit unterlegen war, aber 

offensichtlich mit dem Mut der Verzweiflung kämpfte. Sie erzielte große Erfolge und konnte 

die Regierungsarmee immer weiter zurückdrängen. Nach drei Monaten errangen die Tutsi 

schließlich den Sieg und sie übernahmen die Macht im Staat, was das Ende des Genozids 

bewirkte. Das hatte zur Folge, dass nun tausende mutmaßliche Täter des Genozids gefangen 

genommen wurden und nun ihrerseits mehrere hunderttausend Hutu, aus Furcht vor 

Vergeltung, ins Ausland flüchteten. Auch die RPF der Tutsi hatte bei ihren Kämpfen gegen 

die Hutu schwerste Menschenrechtsverletzungen begangen18. 

Pater Ubald war daher mit dramatischen Situationen konfrontiert. Einerseits gab es 

überlebende Tutsi, wie er selber einer war, deren Verwandtschaft bestialisch getötet und 

deren Eigentum vernichtet oder geraubt worden war, auch das Eigentum von Ubalds 

Familie. Andererseits gab es in den unmittelbaren jeweiligen Nachbarschaften Hutu, aus 

deren Familien die Täter kamen. Diese hatten sich den Besitz der Getöteten angeeignet und 

fürchteten nun die Rache der Tutsi. Dann hatten abertausende Hutu mit den Mordbrigaden 

kollaboriert, teils aus Angst, als Freunde der Tutsi zu gelten, teils aus Gleichgültigkeit 

gegenüber dem Schicksal der Nachbarn, teils aus dem Kalkül, sich nun das Eigentum und die 

Felder der Tutsi aneignen zu können. Zusätzlich gab es die hunderttausenden Hutu, die vor 

der anrückenden RPF Miliz geflohen waren, worauf sich die überlebenden Tutsi nun deren 

                                                           
18 Des Forges Allison, s.o. S. 846 ff 



9 
 

Hab und Gut als Ersatz für ihr vernichtetes Eigentum und als ansatzweise 

Wiedergutmachung für die getöteten  Familienangehörigen angeeignet hatten. Nun 

versuchten die zurückkehrenden Hutu ihr Eigentum wieder zurückzubekommen. Und 

zuletzt gab es auch Hutu, die unter dem Einsatz ihres eigenen Lebens Tutsi versteckt hatten 

und ihnen dadurch das Überleben ermöglichten. Sie wurden nun von anderen Hutu als 

Verräter angesehen, die als Zeugen gegen sie aussagen könnten. Es gab auch viele tausend 

Hutu, die sich dem Morden widersetzt hatten und die dann selber umgebracht wurden19, 

20,21,22. Über allem stand und steht noch immer die Angst der Tutsi, dass die Hutu für ihre 

Niederlage noch einmal Rache nehmen könnten23,24. 

In dieses Gemengelage aus gegenseitig grausamsten körperlichen und seelischen 

Verletzungen, Hass, Rachegefühle, Scham, Angst und verzweifeltem Überlebenswillen, 

inmitten bitterster existenzieller Not, war nun Pater Ubald zurückgekehrt, um von der Liebe 

Gottes zu erzählen und die Menschen zur Vergebung und Versöhnung aufzurufen. 

Gott hat ein zentrales Interesse: das Errichten seines Reiches auf Erden, in dem die 

Menschen in Frieden leben können. 

Er hatte es schon vor dem Genozid Maria erlaubt, diesem geschundenen Volk zu helfen, die 

Wege zum Frieden zu erkennen. Die Mehrheit der Bevölkerung war aber nicht bereit 

gewesen, diese Wege der Versöhnung zu gehen. Gott handelt nicht gegen den Willen der 

Menschen. 

Auch nach dem Genozid hatte Gott dasselbe Interesse, Friede und Versöhnung unter den 

Menschen entstehen zu lassen. Aber wegen unserer Freiheit kann er bei diesen Schritten 

nur dann helfen, wenn wir diese Schritte aus uns heraus wollen. Das ist eine verhängnisvolle 

Situation, weil der Kreislauf und die Spirale aus Hass und Vergeltungssucht es nicht so 

einfach zulassen, dass sich Menschen für die Gebote, das Wirken und die Hilfe Gottes öffnen. 

Gott braucht, wie schon weiter vorne dargestellt, Menschen, die für sein Wirken offen sind 

und die ein reines Herz haben, damit Gott nicht nur für sie, sondern vor allem durch sie für 

andere Menschen handeln und diesen negativen Kreislauf durchbrechen kann.  

                                                           
19 Immaculée Ilibagiza: Aschenblüte. Ich wurde gerettet, damit ich erzählen kann. Berlin 2006 
20 Steve Erwin: Led by Faith: Rising from the Ashes oft the Rwandan Genocid. Carlsbad, 2008 
21 Kayitesi Annick: Wie Phönix aus der Asche. Ich überlebte das Massaker in Ruanda, München 2005 
22 https://www.spiegel.de/politik/angst-vor-rache-a-1ff00be5-0002-0001-0000-000008706981  
23 https://www.spiegel.de/politik/land-der-lebenden-toten-a-21e59534-0002-0001-0000-000008823424  
24 Mujawayo Esther: Auf der Suche nach Stéphanie. Ruanda zwischen Versöhnung und Verweigerung. 

Wuppertal 2007 

 

https://www.spiegel.de/politik/angst-vor-rache-a-1ff00be5-0002-0001-0000-000008706981
https://www.spiegel.de/politik/land-der-lebenden-toten-a-21e59534-0002-0001-0000-000008823424


10 
 

Als Jesus 72 Jünger ausgesendet hatte, um das Reich Gottes zu verkünden, gab er ihnen die 

Kraft und die Vollmacht, Kranke zu heilen (Lk 10,9). Das ist eine Stelle, bei der man sich 

heute nicht betroffen fühlt, weil „Kranke zu heilen“  etwas ist, das völlig abseits unserer 

Wahrnehmung und Vorstellung liegt. Diese Erzählung aus dem Evangelium wird daher 

weitgehend als unrealistisch angesehen. Erfahrungen der Menschen aus der jüngeren 

Vergangenheit oder gar der Gegenwart, die immer wieder von Heilungen abseits des 

medizinischen Geschehens berichten, werden entsprechend belächelt und nicht ernst 

genommen. Man sollte das aber tun. 

Was hatte Jesus getan? Er hatte gezielt Jünger ausgesucht, denen er die Kraft und die 

Vollmacht gegeben hatte, Menschen zu heilen, weil er sie mit genau diesen Gaben für die 

Bewältigung der vor ihnen liegenden Aufgaben ausstatten und legitimieren wollte. Das 

waren Menschen, die er gekannt und denen er vertraut hatte. Er hatte diese Gaben nur 

wenigen gegeben. 

Ruanda war und ist auch heute noch ein zutiefst verwundetes Land. Gott wollte 

offensichtlich bei diesem Volk die Möglichkeit schaffen, dass inmitten von Hass und den 

Rufen nach Rache und Vergeltung sein Reich des Friedens und der Versöhnung entstehen 

und wachsen kann. Das ist alleine nach menschlichem Maß unmöglich und unvorstellbar. 

Gott braucht dafür Menschen, die fähig und bereit sind, sich von ihm in diesen Hexenkessel 

schicken zu lassen, um dort den Grundstein für Versöhnung und Vergebung zu legen. Pater 

Ubald war dazu bereit. Gott hatte ihm daraufhin, wie den Jüngern 2000 Jahren zuvor, die 

Kraft und auch die Vollmacht gegeben, um alles Wesentliche zu tun, was dazu erforderlich 

war. Wie wir mit einigem Erstaunen beobachten dürfen, hatte diese Vollmacht nicht nur die 

Heilung von zutiefst verletzten Seelen, sondern auch der geschundenen Körper der 

Menschen beinhaltet.  

Als Ubald nach Hause kam, stand er vor der Ruine der Kirche, in der 10.000 Menschen 

getötet worden waren, die hier Schutz gesucht hatten. Er dachte an die spirituellen 

Erfahrungen, die er hier machen durfte und die sein Leben geprägt hatten. Ihm war als 

junger Priester unter anderem die Aufgabe übertragen worden, eine Gruppe aus seiner 

Pfarre spirituell zu begleiten, die in der sogenannten charismatischen Erneuerung (CE) der 

Kirche verankert war. Das war ihm anfangs gar nicht recht, aber er tat es damals aus 

Gehorsam gegenüber seinem Auftrag. Die Menschen in der CE versuchen, sich in ihrem 

Handeln im hörenden Gebet vom Heiligen Geist führen zu lassen und das war ein Aspekt, 

dem die meisten Priester, auch ursprünglich Pater Ubald, skeptisch gegenüberstanden. Aber 

Pater Ubald erkannte bald, dass diese Menschen das Herzblut der Pfarre darstellten. Sie 



11 
 

beteten um die Gaben des Hl. Geistes und er registrierte, dass Gott sowohl ihnen, als auch 

durch sie solche Gaben schenkte, von denen in der Apostelgeschichte und im Korintherbrief 

von Paulus erzählt wird. Er lernte es daraufhin, mit diesen Personen Einkehrtage zu 

gestalten und machte die Erfahrung, dass auf diesem Weg der Hl. Geist den Menschen viele 

Gaben schenkte. Aus diesen entstanden reiche Früchte in der Pfarre. Er hatte es über die CE 

gelernt zu verstehen, dass Jesus tatsächlich gegenwärtig ist und uns Menschen mit seinen 

Gaben und seiner Hilfe befähigen möchte, das Reich Gottes zu errichten.  

Nun waren diese aus der Tiefe des Glaubens lebenden Menschen alle tot und mit ihnen 

insgesamt 45.000 Menschen aus seiner großen Pfarre. 

Ubald war bewusst, dass Vergebung der einzige Weg war, die Spirale von Hass und 

Vergeltung zu durchbrechen. Vergebung hat aber nichts mit Vergessen zu tun. Vergebung ist 

nur aus einer Haltung der Barmherzigkeit denkbar, die es den Tätern ermöglicht, von ihrem 

ursprünglichen Hass wegzukommen. Wenn Täter und Opfer auch in Zukunft in der 

Nachbarschaft zusammenleben müssen, führt kein Weg an der Vergebung und Versöhnung 

vorbei.  

Er wusste aber auch aus eigener Erfahrung, dass die grauenhaften Bilder, die sich im 

eigenen Erleiden während des Genozids in den Seelen der Menschen eingebrannt hatten, 

nach menschlichem Ermessen nicht mehr gelöscht werden können. Bei den einen waren es 

zusätzlich zu den schwersten seelischen Traumata auch die körperlichen Verletzungen und 

Verstümmelungen, welche die Menschen Tag und Nacht quälten. Bei den anderen war es die 

oft abgrundtiefe Scham, erkennen zu müssen, dass sie als Mitläufer bei dieser Tötungsorgie 

Dinge getan hatten, von denen sie zuvor niemals gedacht hätten, sie vollbringen zu können. 

Dann gab es aber auch noch jene, die nicht die geringste Einsicht in das abgrundtiefe Böse 

ihrer Tat hatten und die ihre Handlungen bis zuletzt trotzig rechtfertigten. 

Ubald dachte an das Geschenk, das er von Gott in Lourdes erhalten hatte und wusste, dass er 

von sich aus die Kraft zur Versöhnung niemals hätte selber aufbringen können. Aus seiner  

Erfahrung, dass nur Gott in dieser Weise heilen kann, wurde es ihm ein ganz zentrales  

Anliegen, den Menschen klar zu machen, dass Gott auch in ihrem Leid, ebenso wie in ihrer 

Schuld, gegenwärtig ist, und beide heilen möchte: die Opfer und die Täter. Wenn die 

Menschen so weit kommen würden, Gott zu bitten, ihnen bei diesem schweren Weg der 

Versöhnung zu helfen, dann kann Gott tatsächlich in ihrem Leben wirken und den Opfern, 

aber auch den Tätern, die benötigte Heilung und Seelenheil schenken. Wenn aus der 

Versöhnung Barmherzigkeit wachsen kann, wäre dies dann auch die Basis dafür, dass auch 

jene Menschen von ihrem Hass loslassen könnten, die bislang Gott trotzig den Rücken 



12 
 

zugekehrt hatten. Gott will auch den verstockten Tätern Vergebung und sein Heil schenken. 

Aber er braucht dazu Menschen, die durch ihre Vergebungsbereitschaft für Gott die Türe zu 

diesen Tätern öffnen.   

Für die Opfer bedeutete das, auf Vergeltung zu verzichten und aus ganzem Herzen zu 

verzeihen. Dann kann Gott auch sie selber von ihren Traumata heilen, die sie Tag und Nacht 

quälten. Und für die Täter bedeutete dies die Bereitschaft, nicht nur die eigene Schuld 

einzugestehen und die Opfer um Vergebung zu bitten, sondern auch Sühne zu tun. 

Da seine Pfarre Nyamasheke vernichtet war, wies ihm der Bischof vorerst eine andere 

verwaiste Pfarre zu, Mushaka. Ubald wurde gewarnt, dass es dort noch immer viele 

ethnische Konflikte gäbe, die nicht zuletzt auch durch Priester mitverursacht worden waren. 

Die Menschen hatten in dieser Pfarre ihren Glauben deswegen weitgehend verloren. 

Anfangs kamen tatsächlich gerade einmal 12 Personen am Sonntag zur Messe. Ubald begann 

dort dann mit einer täglichen eucharistischen Anbetung, zuerst ganz alleine, wie der Pfarrer 

von Ars. Dann schloss sich ihm ein einzelner Pfarrangehöriger an und im Laufe der Zeit 

wurden es immer mehr. Die Menschen begannen wieder zur Messe zu gehen, bis dann die 

Kirche auch bei den täglichen Messen voll wurde. In der Folge begann Ubald, in Verbindung 

mit der täglichen eucharistischen Anbetung, Glaubenskurse und Einkehrtage zu 

organisieren, in denen die Vergebung und das Erkennen des Willen Gottes das zentrale 

Thema wurde.   

Als die Menschen mit einem erneuerten Glaubensbewusstsein offen wurden für das Thema 

des Friedens und der Versöhnung, konnte er beginnen, gemeinsam mit Opfern und den 

Angehörigen jener Täter, die im Gefängnis waren, das Geschehene aufzuarbeiten. Das 

geschah nicht aus der Position der Anklage, sondern aus der Position der Barmherzigkeit 

Gottes heraus, der sein Heil nicht nur den Opfern, sondern auch den Tätern schenken 

möchte. Auf dieser Basis wurde es dann auch möglich, dass er, gemeinsam mit Opfern und 

den Angehörigen der Täter, diese in den Gefängnissen besuchte. Die Vergebungsbereitschaft 

der Opfer ermöglichte es dann auch den Tätern, zuerst schriftlich und später auch selber 

öffentlich um Vergebung zu bitten, wobei diese Vergebungsbitten in den Messen vor der 

ganzen Gemeinde verlesen oder ausgesprochen wurden. Diese Bitten um Vergebung waren 

auch mit der Bereitschaft zur Sühne verbunden. Diese erfolgte z.B. in solch einer Weise, dass 

die Angehörigen der Täter, die ja noch selber in den Gefängnissen waren, die Opfer – 

meistens Witwen und Waisen, sowie verletzte und verstümmelte Menschen - entweder bei 

sich aufgenommen hatten oder dass Angehörige der Täter zu ihnen zogen, um sie nun zu 



13 
 

pflegen und für sie zu sorgen. Auf diese Weise wuchs die Vergebungsbereitschaft in der 

Pfarre Mushaka. 

Im Jahr 2000 ersuchte der Bischof der Diözese Cyangugu, Jean Damascène, alle Pfarren, 

anlässlich des 2000 Jahr Jubiläums Menschen zu nennen, die bereit wären, als Zeugen für die 

Versöhnung zwischen Hutu und Tutsi aufzutreten. Aus der Pfarre Mushaka meldete sich 

eine große Anzahl an Menschen, die bereit war, ihre Versöhnung öffentlich bekannt zu 

geben. Aus all den anderen Pfarren der Diözese war kein einziger Mensch bereit, dies zu tun. 

Das war für Pater Ubald und Bischof Damascène der Beweis, dass ohne das Gebet und die 

Bereitschaft der Opfer zur Vergebung, im Sinne des „Vater unser“, die Täter nicht in der Lage 

waren, nun ihrerseits um Verzeihung zu bitten, sodass keine Versöhnung entstehen konnte. 

Das wurde als das „Mushaka Versöhnungsprojekt“ bekannt, wobei nun versucht wurde, 

diese Schritte zur Versöhnung in alle Pfarren Ruandas zu implementieren25. 

Es gab aber viele Täter, die nichts bereuten, die aus dem Gefängnis sogar drohten, dass sie 

nach Beendigung ihrer Haftstrafe Rache für ihre Verurteilung nehmen und den Kampf gegen 

die verhassten Tutsi wieder aufnehmen würden. Das versetzte viele der bereits 

traumatisierten Menschen in große Furcht. Pater Ubald ersuchte jene, die trotzdem bereit 

waren, diesen Personen zu vergeben, sie mögen während der Gottesdienste öffentlich für 

diese Menschen beten. Das machte die hartgesottenen Täter fassungslos, als sie erfuhren, 

dass jene Menschen, die ihre Attacken überlebt hatten, nun für sie beteten und sie, statt sie 

zu denunzieren und nach Vergeltung zu rufen, segneten und ihnen den Frieden Gottes 

wünschten. Das öffnete die Türe dafür, dass auch diese radikalen Tutsihasser von ihrem 

Hass loslassen konnten. Auf diese Weise konnte in seiner Pfarre Friede entstehen. 

So wie Jesus seinen Jüngern die Vollmacht gegeben hatte auch Kranke zu heilen, wenn sie 

das Reich Gottes verkündeten, hatte Gott auch Pater Ubald zu einem Werkzeug gemacht, 

durch das er immer wieder auch Heilung geschehen lassen konnte. Begonnen hatte dies 

bereits vor Ausbruch des Genozids im Anschluss an eine Ruhrepidemie, an der viele 

Pfarrangehörige gestorben waren. Pater Ubald sammelte damals neun junge Menschen aus 

der charismatischen Erneuerung um sich, die bereit waren, intensiv mit ihm für die Kranken 

um Heilung zu beten. Zuerst beteten sie im privaten Kreis für einzelne Kranke. Als diese 

dann aber auf einmal kamen und berichteten, sie wären plötzlich geheilt worden, verlegten 

sie dieses Bitt- und Dankgebet in den öffentlichen Raum. Von nun an wurde anschließend an 

die Werktagsmessen in der Kapelle immer für die Kranken gebetet. 

                                                           
25 https://frubald.com „The Mushaka Peace Program“ 

https://frubald.com/


14 
 

Im Rahmen eines derartigen Betens hatte Ubald plötzlich eine Vision. Er sah auf einmal 

einen Fuß und hörte eine Stimme, die zu ihm sagte, dass jemand am linken Fuß ein nicht 

heilendes Geschwür hätte. Dann sah er ein Gesicht und hörte, jemand würde an 

Schwindelattacken leiden. Er sah dann einen Brustkorb und hörte, jemand hätte Herzanfälle, 

er sah einen Arm und erfuhr, jemand hätte am Ellbogen Schmerzen und dann hörte er, 

jemand hätte eine Wunde am Gesäß und könnte deswegen nicht sitzen. Das war alles völlig 

neu für ihn. Zaghaft fragte er, ob zufällig jemand hier wäre, der einen entzündeten linken 

Fuß hätte. Eine Frau meldete sich. Dann fragte er, ob jemand unter Schwindelattacken 

leiden würde, worauf ein Mann aufzeigte. Eine Person nach der anderen bestätigte, genau 

dieses Leiden zu haben, das er in dieser Vision gesehen hatte und bei allen, mit nur einer 

Ausnahme, war für die Heilung dieses Gebrechens gebetet worden. Mit der Zeit gaben alle 

Personen öffentlich Zeugnis dafür ab, dass sie geheilt worden waren. Eine Hutufrau namens 

Mary war zu diesem Gebetstreffen nicht erschienen, weil sie wegen der Wunde am Gesäß 

nicht sitzen konnte. Sie schämte sich, diese Heilung öffentlich zuzugeben, aber sie tat es. Gott 

hatte aber nicht nur ihren Körper geheilt, sondern auch ihre Seele. Als der Genozid 

ausgebrochen war, hatte Mary Tutsi versteckt und über Monate mit Nahrung versorgt und 

ihnen so das Überleben ermöglicht. Sie hatte Gottes Liebe erfahren und daraufhin 

beschlossen, diese Liebe nun anderen weiterzugeben.26 

In der Folge veranstaltete Ubald immer öfters Glaubensseminare der Charismatischen 

Erneuerung, bei denen am Ende intensiv für die Menschen um Heilung gebetet wurde. Es 

wurden dabei tatsächlich immer wieder Heilungen geschenkt und die Menschen erzählten 

ihre Glaubenserfahrungen weiter, weil sie ja selber wussten, welche Schritte im Glauben sie 

zuvor gemacht hatten. Sein damaliger Bischof, Thaddè Nthinyurwa, schickte ihn dann in alle 

Pfarren seiner Diözese, um auch dort den Menschen in solchen Glaubensseminaren die 

Botschaft zu vermitteln, dass Jesus ihnen begegnen, Versöhnung stiften möchte und ihnen 

Heil schenken will. 

Jahrelang veranstaltete Pater Ubald solche Glaubensseminare und predigte in der ganzen 

Diözese. Er durfte zahlreiche Heilungen an Leib und Seele erfahren, sah auch, wie 

zerbrochene Beziehungen geheilt wurden und zerrissene Familien wieder 

zusammengekommen waren. Viele Menschen öffneten sich seiner Botschaft auch deswegen, 

weil sie die Warnungen von Maria in Kibeho gehört und ernst genommen hatten. Aber es 

waren viel zu wenig Menschen, die begonnen hatten, ihr Leben auf Gott hin auszurichten. 

                                                           
26 Rugirangoga, s.o., S. 95 



15 
 

Der Großteil jener Menschen, die damals begonnen hatten, ihr Herz Gott gegenüber zu 

öffnen, wurde im Genozid getötet. 

Nach seiner Rückkehr nach Ruanda musste Pater Ubald wieder von vorne anfangen. Gott 

hatte ihm aber in einer Vision gezeigt, dass aus dem Blut der Märtyrer der frühen Kirche der 

Glaube gewachsen war und dies auch in Ruanda so sein würde. 

Pater Ubald hatte also begonnen, die eucharistische Anbetung in das Zentrum des 

pfarrlichen Geschehens zu stellen und den Menschen, anschließend an die Versöhnungs- 

und Heilungsgottesdienste, den eucharistischen Segen zu spenden. In dem Maß, in dem sich 

Teile der Bevölkerung wiederum für Christus geöffnet hatten, begann Gott wiederum 

Menschen zu heilen. Diesmal bevorzugt im Rahmen dieses eucharistischen Segens. Wenn 

Pater Ubald in inneren Bildern erfahren hatte, welche Krankheiten und Gebrechen Gott 

soeben geheilt hatte, forderte er jene Menschen auf nach vorne zu kommen, auf welche 

diese Krankheitsbilder zugetroffen hatten. Das hatte mehrere Effekte: Zum einen konnten 

die Umstehenden, welche die nunmehr Geheilten ja kannten, den Umstand bezeugen, dass 

diese Personen tatsächlich zuvor diese Krankheiten und Gebrechen gehabt hatten, von 

denen sie nun plötzlich geheilt wurden. Das war für die Glaubwürdigkeit dieser von Gott 

geschenkten Heilungen von großer Bedeutung. Zum anderen konnte Pater Ubald im Laufe 

der Zeit lernen und die Gewissheit bekommen, in welchem Zusammenhang Gott Menschen 

Heilung gewährte, so wie es weiter vorne bereits beschrieben worden ist. Aus dieser 

Klarheit heraus war dann Pater Ubald in der Lage, die Menschen, die ja alle Sehnsucht nach 

körperlicher und seelischer Heilung hatten, darauf hinzuweisen, dass Gott in seinem 

Handeln zuerst auf die bedingungslose Vergebungsbereitschaft der Menschen warten 

würde. Das wiederum hatte zur Folge, dass all die Menschen, die durch das erlittene Leid 

und die daraus resultierenden Traumas seelisch und körperlich zutiefst verletzt waren, 

ebenso wie jene Menschen, die durch ihre Schuld nun niedergedrückt und belastet waren, 

darin eine Möglichkeit sahen, im Rahmen dieser Heilungs- und Versöhnungsmessen 

tatsächlich Heil und Erlösung von ihrem eigenen Leid und ihrer Schuld zu erfahren. Es 

kamen immer mehr zu den Veranstaltungen von Pater Ubald, manchmal bis zu 60.000 

Menschen. In Pater Ubald wuchs die Vision, für die noch vor ihm liegende gewaltige Aufgabe 

der Versöhnung der Volksgruppen ein großes „Zentrum des Friedens“ zu bauen27, 28. 

Der Ruf von Pater Ubald verbreitete sich rasch und er wurde auch von seinen Freunden in 

Österreich zu solchen Heilungsseminaren eingeladen, bei denen es ebenfalls immer wieder 

                                                           
27 Pater Ubald, Vision oft he Center of Peace: https://www.youtube.com/watch?v=5I7cS7pp8xo  
28 https://de.secretofpeace.org/  

https://www.youtube.com/watch?v=5I7cS7pp8xo
https://de.secretofpeace.org/


16 
 

zu Heilungen gekommen war29,30. Er war auch häufig in den Vereinigten Staaten. Dorthin 

waren viele Tutsi während des Genozids geflüchtet.  Eine Überlebende des Genozids, 

Immaculèe Ilibagiza, hatte mit ihrem Buch „Led by faith - Rising from the Ashes oft the 

Rwandan Genocide31“ weltweit den Genozid in das Bewusstsein der Menschen gehoben. Als 

sie nun in Ruanda Pater Ubald bei dessen Heilungsseminaren erlebte, hatte sie ihn auch in 

die USA eingeladen, weil auch dort Vergebung und Heilung der Menschen notwendig war. Er 

ist dann in der Folge auch häufig in die USA gereist, wo sich ein Netzwerk von Freunden 

entwickelt hatte. Diese, vor allem Katsey Long, hatten häufig Glaubensseminare mit Pater 

Ubald organisiert, bei denen es auch immer wieder zu Spontanheilungen oft schwerer 

Krankheiten gekommen war32, 33,34,35. Viele davon sind im Kapitel „Stories of Eucharistic 

Healing“ im Buch Pater Ubald´s dokumentiert, wobei Katsey Long dieses Buch redigiert 

hatte. Dieser amerikanische Freundeskreis war es dann auch, der später die Kirchen und die 

Infrastruktur im „Center of Peace“ finanziert und errichtet hatten.  

Neben den zahllosen Heilungen, die Gott geschenkt hatte, war nun auch der Umstand 

berührend, wie weit Gott seine Verheißung in Mat 6,33 wahrgemacht hatte. Das ist die 

Verheißung, wonach Gott das Seinige dazu beitragen würde, wenn sich die Menschen um die 

Errichtung seines Reiches bemühen würden. Diese Verheißung wird üblicherweise aus 

unserem religiösen Bewusstsein ausgeblendet, weil sie unglaubwürdig klingt. 

Gott hatte offensichtlich in seiner Vorsehung den Plan, den Glauben in Ruanda neu zu 

erwecken, wozu er wie schon erwähnt Menschen brauchte, die bereit sind, sich ihm für 

diese Arbeit „im Weinberg Gottes“ zur Verfügung zu stellen. Diese Menschen können ihre 

Kraft, ihr Wollen, ihre Zeit und ihre Fähigkeiten zur Verfügung stellen. Was sie aber nicht 

können ist, die Dinge so zu fügen, wie sie Gott für seine Zwecke haben möchte. Dabei ist das 

Wirken Gottes erfahrbar. 

Der österreichische Priester, Karl Thaller und mehrere andere Personen aus der Pfarre Graz 

Karlau / Österreich, die, wie schon beschrieben, Pater Ubald die Priesterausbildung gezahlt 

hatten, waren im Jahr 1984 nach Ruanda zu seiner Priesterweihe gereist. Bei diesem 

Aufenthalt wurde auch die Partnerschaft zwischen der Pfarre Graz Karlau und Nyamasheke 

                                                           
29 Weitlaner Jakob, s.o. 
30 https://www.4jesus.at/zeugnis/detail/nach-33-jahren-zoeliakie-in-medjugorje-geheilt/de  
31 Ilibagiza Immaculèe: Led by faith - Rising from the Ashes oft he Rwandan Genocide, New York 2006 
32 Rugirangoga, s.o., S 93 – 116 
33 Brogan Karen,  https://www.4jesus.at/zeugnis/detail/krebs-im-stadium-iv-durch-gebet-geheilt/de  
34 Sweiss Suha, https://www.4jesus.at/zeugnis/detail/von-colitis-ulcerosa-geheilt/de  
35 Gilboy Patrick, https://www.4jesus.at/zeugnis/detail/waehrend-eines-gottesdienstes-von-schweren-
magenproblemen-geheilt/de  

https://www.4jesus.at/zeugnis/detail/nach-33-jahren-zoeliakie-in-medjugorje-geheilt/de
https://www.4jesus.at/zeugnis/detail/krebs-im-stadium-iv-durch-gebet-geheilt/de
https://www.4jesus.at/zeugnis/detail/von-colitis-ulcerosa-geheilt/de
https://www.4jesus.at/zeugnis/detail/waehrend-eines-gottesdienstes-von-schweren-magenproblemen-geheilt/de
https://www.4jesus.at/zeugnis/detail/waehrend-eines-gottesdienstes-von-schweren-magenproblemen-geheilt/de


17 
 

gegründet. Bei ihrem nächsten Aufenthalt anlässlich einer weiteren Priesterweihe, die Frau 

Schröttner finanziert hatte, führte sie Pater Ubald im Jahr 1988 nach Kibeho, zu einem 

Zeitpunkt, an dem Maria dort den Jugendlichen noch erschienen war. Dort hatten alle die 

Gottesmutter gebeten, sie bei dieser Partnerschaft mit ihrer Fürbitte vor Gott zu begleiten 

und ihnen zu helfen. 

Als Pater Ubald im Jahr 1994 vor dem Genozid fliehen musste, fand er, wie erwähnt, Zuflucht 

in seiner Partnerpfarre in Österreich. Dort hatte ihm Frau Schröttner, wie schon berichtet, 

angeboten, nun für ihn Mutter sein zu wollen, weil ihm ja seine eigene Mutter getötet 

worden war. 

Die Pfarre Karlau hatte bis dahin immer ihre Partnerpfarre Nyamasheke unterstützt, aber 

das waren Kleinigkeiten gemessen an dem, was später passieren sollte.  

Als Ubald im Jahr 2002 Österreich wieder besuchte, um sich in Graz etwas von seinen 

Strapazen erholen zu können, fragte ihn Frau Schröttner, ob er irgendeinen Wunsch hätte, 

den sie ihm erfüllen könnte. Sie dachte an etwas Persönliches. Ubald antwortete ihr 

verlegen, dass er eine Kirche bauen möchte. Frau Schröttner war überaus erstaunt, weil das 

kein persönlicher Wunsch war, fragte aber, wie viel diese Kirche kosten würde, worauf 

Ubald die Summe von 15.000.- Euro nannte. Frau Schröttner überlegte eine Weile, dann 

sagte sie zu, ihm diesen Wunsch zu erfüllen. Dazu muss gesagt werden, dass Frau Schröttner 

als einfache Lohnbuchhalterin gearbeitet und diese Summe ein Vielfaches ihres 

Monatsgehaltes ausgemacht hatte. Ubald umarmte sie und lud sie gleich ein, im nächsten 

Jahr zur Einweihung der Kirche zu kommen. 

Frau Schröttner war also bei der Einweihung dieser von ihr finanzierten Kirche dabei. Auf 

der Heimreise zeigte ihr Bischof Damascène einen Rohbau für ein Pfarrhaus in Yove, der 

nicht mehr fertiggestellt werden konnte, weil kein Geld mehr vorhanden war. Das war eine 

Pfarre mit 15.000 Pfarrangehörigen, die erst dann einen Priester bekommen könnte, wenn 

ein Pfarrhaus vorhanden wäre. Die Kosten dafür würden 17.000.- Euro betragen. Diese 

Summe traf Frau Schröttner wie ein Blitz. Sie war gerade in Pension gegangen und hatte 

genau diese Summe als Abfertigung erhalten. Sie beschloss, diese Summe zu spenden, damit 

diese 15.000 Pfarrangehörigen einen Priester bekommen könnten. 

Zu Hause angekommen wurde sie von einer Rundfunkstation eingeladen, über ihre 

Erfahrungen in Ruanda zu berichten. Sie erzählte auch vom Rohbau des Pfarrhauses in Yove 

und sagte mehr im Spaß, wenn heute 17.000 Menschen zuhören und jede Person einen Euro 

geben würde, wäre das Pfarrhaus bezahlt. 



18 
 

Kurz darauf wurde sie von einer Frau Ostermair angerufen, die sich bereit erklärte, diese 

Summe von 17.000.- Euro übernehmen zu wollen. Frau Schröttner war fassungslos. Auf ihre 

Frage, warum sie diese große Summe spenden wolle, erzählte ihr die Frau, dass ihre Familie 

vor einem großen Unglück bewahrt worden war. Sie wäre selber nicht reich und hätte 8 

Kinder. Das Geld würde von ihrem Mann stammen, der einen schweren Unfall gehabt und 

dafür 17.000 Euro von der Versicherung als Schmerzensgeld erhalten hatte. Sie wollten sich 

auf diese Weise bei Gott für seine Hilfe bedanken und dafür Sorge tragen, dass die 

Bevölkerung in Yove einen Priester bekommen könne. 

In diesem Moment wusste Frau Schröttner, dass Gott nicht ihr Geld haben wollte, sondern 

nur ihre Bereitschaft, sich ihm als Werkzeug zur Verfügung zu stellen. Sie beschloss, nie 

mehr NEIN zu sagen, wenn eine Bitte um Hilfe an sie herangetragen wird, weil sie darauf 

vertraute, dass Gott dann bei der Umsetzung helfen würde. Und so war es auch. 

Jedes Jahr, wenn sie nach Ruanda flog, wurden ihr von Pater Ubald und Bischof Damascène 

neue Wünsche und Anliegen übermittelt, im Jahr 2008 gab es überdies ein schweres 

Erdbeben mit großen Schäden. Es gab so viel zu tun und zu helfen. Wenn die Bitten allzu 

groß waren und die Erfüllung unmöglich zu sein schien, sagte Pater Ubald nur: „Du musst 

machen das, ich bete dafür!“ Es war unfassbar, welche Fügungen und Hilfen Gottes sie dabei 

erfahren durften. 

Wenn die Menschen und die Priester in Ruanda auf Frau Schröttner mit ihren Bitten um 

Hilfe einstürmten, reagierte sie immer auf die gleiche Weise. Sie hatte immer sackweise 

Rosenkränze nach Ruanda mitgebracht und verteilte diese dann an die Menschen. 

Anschließend versprach sie, sich um dieses Anliegen zu kümmern, wobei sie aber immer 

hinzufügte, dass sie selber nicht die notwendigen Mittel dafür hätte und auch nicht wüsste,  

woher sie das dafür nötige Geld bekommen sollte. Wenn den Menschen diese Projekte in 

den Pfarren aber ein echtes Anliegen wären, dann sollten sie alle in Einheit Maria um ihre 

Fürsprache bei Gott bitten, damit alles Notwendige erfüllt werden kann. Erstaunlich war 

nun, dass jedes Mal, oft im letzten Moment, die notwendigen und oft sehr hohen Geldmittel 

oder Sachspenden eintrafen, sodass wirklich alle dieser oft unglaublichen Projekte, um die 

sie von Pater Ubald, Bischof  Damascène  oder den Menschen vor Ort gebeten wurde, gebaut 

und realisiert werden konnten. Dadurch konnten von Frau Schröttner alleine in der Zeit 

zwischen 2003 und 2025  

 32 zum Teil sehr große Kirchen gebaut werden, die größte mit Platz für 3000 

Menschen, sowie 13 Pfarrhäuser, dazu noch 8 Kapellen. 



19 
 

 Es wurden 11 Schulen errichtet. Um es den ärmsten Kindern zu ermöglichen, am 

Schulunterricht teilzunehmen, werden auf Dauer zwei Schulküchen finanziert, in der 

täglich rund 250 Kinder eine warme Mahlzeit bekommen. Diese Kinder müssen daher 

nicht zu Hause auf den Feldern arbeiten und erhalten auf diese Weise, neben dem 

Schulunterricht, auch einmal pro Tag ein warmes Essen. 

 Es wurden 6 Lehrwerkstätten für Schneiderei, Schlosserei, Schweißerei, Tischlerei, 

Elektriker und für die Maurerlehre gebaut und deren Betrieb wird noch immer 

finanziert. Diese Werkstätten wurden von Europa aus mit den erforderlichen 

Maschinen und Werkzeugen sowie den benötigten Materialien ausgestattet, wie 

tonnenweise Bleche, Hefte und Unterrichtsmaterialien. Die Absolventen dieser 

Fachschulen bekamen und bekommen noch immer nach dem Abschluss ihrer 

Ausbildung „Starterkits“ geschenkt, Nähmaschinen oder Werkzeuge und Geräte für die 

Schneiderinnen, Elektriker, Schweißer, Maurer und Tischler, damit sie in die Lage 

kommen, selber kleine Werkstätten aufzubauen und sich auf diese Weise den 

Lebensunterhalt für sich und ihre Familien zu verdienen. Bei diesen Lehrwerkstätten 

gibt es auch eine Schulküche, durch welche die 140 Lehrlinge täglich mit einer warmen 

Mahlzeit versorgt werden. 

 Es wurden 5 Kindergärten und ein Therapiezentrum für die Betreuung von Kindern mit 

Behinderung errichtet und deren Betrieb wird laufend finanziert. 

 Während des Genozid waren unzählige Witwen und Waisenkinder in den benachbarten 

Kongo geflüchtet. Von dort wurden sie wiederum zurück nach Ruanda verdrängt, wo 

aber ihr früheres Eigentum zerstört oder von anderen angeeignet worden ist. Diese 

Witwen müssen nun unter erbärmlichen Verhältnissen leben. Um diesbezüglich Abhilfe 

zu schaffen, wurde bisher die Errichtung von mehr als 800 kleinen Häusern finanziert. 

Die Vergabe dieser Häuser erfolgte in der Anfangszeit in der Weise, dass Witwen mit 

ihren Kindern dann solch ein Häuschen mit einem kleinen Garten bekamen, wenn sie 

bereit waren, zusätzlich heimatlose Vollwaise bei sich aufzunehmen. Nun bekommen 

auch bedürftige Frauen mit Kindern, die von ihren Männern verlassen wurden, solche 

Häuser. 

 Zusätzlich wurden und werden immer wieder sehr große Mengen an Sachspenden 

verteilt, um den Menschen eine Verdienstquelle zu bieten, wie z.B. Nähmaschinen, 

Elektrowerkzeuge, Fahrräder, Computer, Ziegen für die Witwen und vieles andere 

mehr. Es wurden auch viele Patenschaften vermittelt, bei denen die europäischen Paten 

eine rund fünfjährige Schulausbildung für arme Kinder, für Kinder mit Behinderungen, 



20 
 

sowie für besonders begabte Jugendliche auch ein Universitätsstudium, bezahlen und 

vieles andere mehr 36,37. 

Es konnte auch geholfen werden, die Vision Pater Ubalds umzusetzen. Im Jahr 2009 

entstand anlässlich seines 25. Priesterjubiläums der Wunsch, am Kivu See ein großes 

Evangelisations- und Friedenszentrum zu errichten. Dieses sollte Kirchen, Vortragsräume, 

Unterkünfte für Pilger und ein Heim für alte Priester beherbergen, die für die Pilger zur 

Spendung des Sakraments der Versöhnung zur Verfügung stehen könnten. Es gab ein dafür 

geeignetes wunderbares Areal mit der Größe von 28 ha, das einem Belgier gehörte. Dieser 

wollte dafür einen Kaufpreis von 300.000.- Euro erhalten. Statt bei dieser gewaltigen 

Summe zu resignieren, wurde auch zu diesem Projekt im Vertrauen auf die Hilfe Gottes 

vorbehaltslos JA gesagt. Es gelang, diesen Kaufpreis auf 200.000 Euro zu reduzieren. 

Dennoch schien diese Summe neben den bereits laufenden Ausgaben und Projekten 

unfinanzierbar zu sein. Diese Summe konnte dennoch innerhalb kürzester Zeit infolge 

unglaublicher Fügungen bereitgestellt und Bischof Damascène und Pater Ubald übergeben 

werden. 

Den Bau von drei Kirchen und der notwendigen Infrastrukturen in diesem weitläufigen 

Zentrum des Friedens und der Versöhnung übernahmen dann die Freunde von Pater Ubald 

aus den Vereinigten Staaten.38 

Zeugnisse, wie Gott in diesem Zusammenhang immer wieder helfend eingegriffen hat, 
finden sich auf der Website bei Traude Schröttner - Graz / Österreich: „Beispiele, wie Gott 
bei unseren Hilfsprojekten in Ruanda eingegriffen und geholfen hat.“  

                                                           
36 Schröttner Traude, Weitlaner Jakob, Paar Christel, Paar Karl, Reibnegger Gilbert , Reibnegger Karin: private 
Bilddokumentation, Graz 2020 
37 Bues Hinrich: Die Bettlerin Gottes. Wien 2022 
38 https://www.secretofpeace.org/  

https://www.secretofpeace.org/

