Das , Vater unser”

Dieses zentrale Gebet unseres Glaubens scheint uns sehr vertraut zu sein. Bei ndherem Hinsehen
bietet es aber einige Uberraschungen. Jesus hat uns in diesem Gebet eine komprimierte Zusam-
menfassung des Evangeliums vermittelt. Damit will er uns — wie im Rest des Evangeliums — durch-
aus herausfordern.

Viele Menschen sind der Meinung, dass dieses Gebet sieben Bitten an den himmlischen Vater ent-
halten wirde. Aber stimmt das? Waren zum Beispiel die Formulierungen ,,Geheiligt werde dein
Name! Dein Reich komme und dein Wille geschehe!“ lediglich Bitten an Gott, dann hatten wir mit
diesem Gebet unseren menschlichen Part vor Gott erledigt: Wir hatten ihm unsere Bitten hinge-
legt und kénnten nun darauf warten, dass Gott seinen Part Gbernimmt und dass er unsere Bitten
erfullt.

Was aber sind die Erfahrungen der Menschheit? Haben wir den Eindruck, dass der Name Gottes
weltweit geheiligt wird? Dass sein Reich bereits gekommen ist? Dass der Wille Gottes auf Erden
erfillt wird, aktuell in der Ukraine, im Gazastreifen, im Sudan und in den anderen Krisen- und
Kriegsgebieten dieser Erde oder vielleicht auch im Kleinen, wenn zum Beispiel in Rosenkriegen
Menschen einander erbittert bekdampfen, die sich zuvor geliebt haben?!?

Bei einem Blick auf die Welt und in die Weltgeschichte missen wir somit auf alle diese Fragen mit
einem deutlichen NEIN antworten. Waren diese drei Formulierungen im ,Vater unser” also Bitten
an Gott, dann missten wir wegen der bisherigen Nicht — Erflllung dieser Bitten in konsequenter
Weise davon ausgehen, dass Gott entweder unsere Bitten nicht hort, sie ignoriert, sie nicht erfil-
len will oder vielleicht gar nicht erfiillen kann. Wiirde dies stimmen, dann ware Gott entweder
nicht existent oder er hatte kolossal versagt.

Nein, weder - noch, weil diese drei Formulierungen keine Bitten sind. Wir kdnnen dies bei einem
vertieften Blick in die Evangelien erkennen. Jesus hat namlich die gleichen Formulierungen auch
an verschiedenen anderen Stellen verwendet. Dort sind sie aber deutlich als Auftrdagen erkennbar,
die wir erflillen missen. Da samtliche Aussagen Jesu in den Evangelien einander erganzen und vol-
lig widerspruchsfrei sind, konnte er daher diese Formulierungen im ,Vater unser” unmaoglich an-
ders gemeint haben, als er sie in den anderen Stellen der Evangelien gesagt hat. Dazu kommt, dass
alle Inhalte des , Vater unser” eng miteinander verknipft sind. Schauen wir uns daher die einzel-
nen Teile dieses Gebetes konkret an.

»Vater unser, im Himmel“

Gott ist die reine Liebe. Er hat uns Menschen erschaffen, damit er uns seine Liebe schenken kann.
Nur eine verschenkte Liebe ist eine vollkommene Liebe und Gott ist der Vollkommene. Aus dieser
Liebe ist es verstehbar, dass er uns Vater sein mochte.

Als Vater weild er um unsere Bediirfnisse, um unsere Fahigkeiten und um unsere Grenzen. Er
mochte uns zu unserem Heil verhelfen und hat uns Jesus gesandt, um uns seine Wege zum Heil zu
zeigen.

Gott hat uns als seinen Kindern Freiheit geschenkt, die er vollkommen akzeptiert und respektiert.
Wir kdnnen uns dadurch fiir ihn entscheiden, genauso wie wir uns gegen ihn entscheiden diirfen.
Erst die Moglichkeit unserer Entscheidung macht das Geschenk seiner Liebe zu einem vollkomme-
nen Geschenk.

Wenn Gott unser Vater ist, sind wir natiirlich auch seine Kinder. Fragen wir einmal, was Jesus zu
diesem Thema gesagt hat:



,Wenn ihr nicht umkehrt und wie die Kinder werdet, konnt ihr nicht in das Himmelreich kommen*
(Mt 18,1).

Das war eine Aussage, die von Jesus zwar in einem anderen Zusammenhang berichtet wurde, die
aber auch hier Gliltigkeit hat, weil sich die Aussagen Jesu niemals widersprochen haben. Er hat das
den Jlingern gesagt, nachdem sie darliber gestritten hatten, wer im Himmel der GroRRte ware. Da
hat Jesus in einem ersten Schritt klargemacht, dass wir uns iberhaupt erst einmal darum bem-
hen missen, in den Himmel zu gelangen, ehe wir uns die Frage stellen kénnen, wer dort der
Grolte ware.

Die Formulierung ,,und wie die Kinder werdet” ist namlich eine Erlduterung im Zusammenhang mit
der Umkehr, nicht aber die Kernbotschaft Jesu. Oftmals wird aber die von Jesus als notwendig be-
schriebene Umkehr aus den Auslegungen zu dieser Stelle aulRer Acht gelassen, sodass dann nur
folgender Satz Ubrig bleibt: Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder, kénnt ihr nicht in das Himmel-
reich kommen.

Das verfilscht die Aussage Jesu, weil dadurch nicht mehr die Umkehr im Fokus der Uberlegungen
steht, sondern ein kindliches Verhalten, das wir uns aneignen sollten, um in den Himmel zu gelan-
gen. Auf einmal wird nicht mehr die Umkehr als Bedingung verstanden, um erl6st zu werden, son-
dern ein nicht definierbares Kind-Sein.

Jesus hat aber etwas anderes gemeint.

Fragen wir uns daher, was das Kind-Sein im Zusammenhang mit der Umkehr fiir eine Bedeutung
haben kann, weil Jesus beide Aspekte innerhalb eines Satzes miteinander verkniipft hat.

Jesus ist zuerst nicht auf die Frage eingegangen, wer im Himmelreich der grofSte ware, weil die
Antwort darauf gelautet hatte, wer so klein sein kdnne wie dieses Kind, das er zur Anschauung in
ihre Mitte gestellt hatte. Er hat es zuerst thematisiert, wer in das Himmelreich gelangen kann. Da
sich seine Aussagen Uiber die Voraussetzungen fiir unsere Erldsung nie widersprechen, ware es
gut, eine analoge Aussage Jesu zum Vergleich heranzuziehen. Diesbezliglich hat er an einer ande-
ren Stelle bezlglich unserer Erlésung folgendes gesagt:

»Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr! Herr!, wird in das Himmelreich kommen, sondern nur, wer den
Willen meines Vaters im Himmel erfiillt (Mt 7,21).

Somit ist die Erflllung des Willens des Vaters eine Bedingung, um in das Himmelreich gelangen zu
konnen. Dabei hat Jesus sogar eine Formulierung verwendet, die diese Bedingung prazisiert, so-
dass jegliche andere Interpretationsmoglichkeit ausgeschlossen wird: Nur wer den Willen des Va-
ters erfiillt, wird in das Himmelreich kommen! Es gibt also laut Jesus definitiv keinen anderen Weg,
um zum Vater in den Himmel zu gelangen, als den, seinen Willen zu erfiillen, mit anderen Worten,
dem Vater gehorsam zu sein!

Da sich die von Matthaus bei 7,21 beschriebene Aussage Jesu mit der Aussage betreffend das
Kind-Sein widerspruchsfrei erganzen muss, ist zu fragen, ob es zwischen der Notwendigkeit zum
Gehorsam laut Mt 7,21 und zur Notwendigkeit eines kindgemalen Verhaltens laut Mt 18,1 eine
Gemeinsamkeit gibt. Und die gibt es in einer unglaublichen Deutlichkeit.

Wir diirfen beim Aspekt eines kindlichen Verhaltens nicht von unseren Vorstellungen des 21. Jahr-
hunderts ausgehen, sondern wir miissen uns fragen, was zur Zeit Jesu das Kind-Sein vom Erwach-
sen-Sein unterschieden hat und welche Rolle der Gehorsam dabei gespielt haben konnte. Dabei
zeigt sich, dass alle Kinder zu allen Zeiten und in allen Kulturkreisen —ausgenommen in den letzten
Jahrzehnten in unserem westlichen Kulturkreis — gegeniiber ihren Vatern immer zum Gehorsam
verpflichtet waren und auch heute noch verpflichtet sind. Erst wenn die Kinder das Haus der Eltern
als Erwachsene verlassen haben, waren und sind sie ihnen gegeniiber nicht mehr zum Gehorsam



verpflichtet. Das galt selbstverstandlich auch fiir Jesus und fiir die Kinder in seiner Zeit, man
schaue nur bei Paulus, Eph 6, 1 nach, wo er die Kinder ermahnt, ihren Eltern zu gehorchen, so wie
es ,vor dem Herrn recht ist”.

An wie vielen Stellen hat Jesus die Notwendigkeit zum Gehorsam gegeniiber dem himmlischen Va-
ter hervorgehoben? Er war ihm sogar gehorsam bis in den Tod. Auch gegeniliber Josef und Maria
war er gehorsam, wie wir aus Lukas 2,51 erfahren kénnen.

Wenn man beide Aussagen Jesu zusammenfihrt, die Matthdus in 7, 21 und 18, 1 beschrieben hat,
dann kénnen wir sie gemeinsam so formulieren:

,Wenn ihr nicht umkehrt und wie die Kinder dem Vater gehorsam werdet, konnt ihr nicht in das
Himmelreich kommen*.

Und man kann nochmals prazisieren, weil Jesus ja nicht in Zitaten geredet, sondern seine Bot-
schaft den Menschen erklart hat:

Ich sag es euch, die ihr ja schon erwachsen seid und daher eurem irdischen Vater nicht mehr gehor-
chen miisst: Ihr miisst umkehren und dem himmlischen Vater wiederum gehorsam sein, so wie die
Kinder ihrem Vater gehorsam sind, sonst kénnt ihr nicht in das Himmelreich gelangen. |hr miisst
also bereit sein, den Willen des Vaters zu erfiillen und nicht euren eigenen Willen durchzusetzen.

Das hat eine zwingende Logik, weil die Abkehr vom Vater, die eine Umkehr erforderlich macht, ja
durch den Ungehorsam gegenliber seinen Geboten ausgeldst wird. ,Umkehr” bedeutet dabei im-
mer, nach einem siindhaften Handeln aufs Neue bereit zu sein, nun wiederum den Willen des Va-
ters zu erfillen, ihm nun also zu gehorchen. Das ist auch aus dem Gleichnis der ungleichen Séhne
ersichtlich (Mt 21, 28-32), bei dem Jesus die Frage gestellt hatte, wer den Willen des Vaters erfillt
hat, wer also gehorsam war: Der eine Sohn, der ,.Ja Herr” gesagt, aber nichts getan hatte oder der
andere Sohn, der sich zuerst geweigert, spater aber dennoch den Willen des Vaters erfillt hatte?

Auch Petrus bestatigte diesen Aspekt des Gehorsams in seinem ersten Brief ausdrticklich: ,, Seid ge-
horsame Kinder..." (1Petrus 14).

Und um den letzten Zweifel aufzulésen: Johannes hat bei 3,36 unmissverstandlich darauf hinge-
wiesen, dass wir Erwachsene uns nicht ein kindliches Verhalten zulegen sollen, um in das Himmel-
reich gelangen zu kénnen, sondern dass ausschlieSlich der Gehorsam gegeniiber Gott das Krite-
rium dafiir darstellt: ,Wer an den Sohn glaubt, hat das ewige Leben. Wer aber dem Sohn nicht ge-
horcht, wird auch das Leben nicht sehen”.

Wenn wir also in diesem Gebet Gott unseren Vater nennen dirfen, dann muss uns neben der
Freude, seine Kinder sein zu diirfen, auch bewusst sein, das wir ihm, als dem unfassbar grof3en
Gott, zum Gehorsam verpflichtet sind.

»Geheiligt werde Dein Name*“

Wire diese Formulierung eine Bitte, dann miisste Gott daflir Sorge tragen, dass sein Name auf Er-
den geheiligt wird. Gott hat es aber als der unfassbar GrofRe niemals notwendig, von uns Ehre zu
erhalten. Nichts kann Gott gréRer machen. Er ist der Vollkommene und braucht nichts von uns, die
er uns geschaffen hat, die wir Staub vor ihm sind.

Uns sollte hingegen bewusst werden, dass es nichts gibt, das hdher steht als Gott, wir sollen ihm
durch unser Leben die Ehre geben. Seine GroRRe, Vollkommenheit und Liebe sollte uns ehrfirchtig
machen, im Denken, Reden und im Handeln. Wenn wir, was Jesus verlangt hat, fiir ihn und fir
den Vater Zeugnis geben, dann tragen wir dazu bei, dass sein Name unter den Vélkern geheiligt
wird.



Wie lautet die Originallbersetzung? ,Unser Vater im Himmel, dein Name werde geheiligt!” - Das
ist keine Bitte, sondern die Anrufung des Vaters aus dem Bewusstsein heraus, dass sein Name ge-
heiligt, oder wie wir auch sagen kdnnen verherrlicht werden soll. Diese Aufforderung richtet sich
an uns.

Und was sind erganzende Aussagen Jesu zu diesem Thema? ,Alles, um was ihr mich in meinem Na-
men bittet, werde ich tun, damit der Vater im Sohn verherrlicht wird (Joh 14, 13). Oder: Mein Vater
wird dadurch verherrlicht, dass ihr reiche Frucht bringt und meine Jiinger werdet” (Joh 15, 8).

Der Vater wird also dadurch verherrlicht und sein Name geheiligt, indem wir Jesus nachfolgen, den
Willen des Vaters erfiillen und durch unser Denken und Handeln reiche Frucht bringen, ebenso,
wenn wir fiir den Glauben Zeugnis ablegen. — Das ist unsere Aufgabe. Wir kénnen von Gott daher
niemals erwarten, dass er an unserer Stelle selber fiir die Verherrlichung seines Namens sorgt. Wir
konnen ihn aber bitten, uns dabei zu helfen.

,Dein Reich komme*“

Diese Formulierung erscheint eigenartig, zeigt aber, in welcher unglaublichen Konsequenz Gott un-
sere menschliche Freiheit respektiert.

Genau betrachtet ist es absurd zu beten und zu bitten, dass das Reich des Allmachtigen kommen
moge. Wenn Gott der Schopfer des gesamten Universums ist, dann muss ohnedies die gesamte
Schoépfung sein Reich sein. Dass diese Formulierung nicht das Himmelreich meint, ist aus vielen
Aussagen Jesu ersichtlich. Somit stellt sich die Frage, was mit diesem seinem Reich gemeint sein
konnte und auch, warum Gott, als der Allmachtige, dieses Reich nicht von sich aus realisiert, so
guasi per gottlichem Dekret, sondern dass er auf unser Bitten wartet? Ist das nochmals gefragt
Uberhaupt eine Bitte?

Weil uns Gott liebt, mochte er ausnahmslos fiir alle Menschen ein Lebensumfeld, in dem es uns
gut geht. Jedes ,,Reich” definiert sich nun am Herrscher, dessen Gebote fiir sein Reich gelten.
Wirde zum Beispiel Putin in der Ukraine siegen, dann ware die Ukraine plétzlich das Reich Putins,
in dem seine russischen und nicht die ukrainischen Gesetze gelten.

Im Reich Gottes gelten seine Gesetze und die sind uns bekannt: Wir sollen ihn lieben, also ihn als
den Vollkommenen und als den Herrscher des Himmels und der Erde in den Mittelpunkt unseres
Lebens stellen und wir sollen als Frucht unserer Gottesliebe dann auch unsere Nachsten lieben
und ihnen mit Gerechtigkeit und Barmherzigkeit begegnen. Wiirden wir das konsequent tun, dann
ware sein Reich bereits unter uns verwirklicht, unabhangig davon, wer dieses Reich verwaltet. Wo
die Gesetze Gottes eingehalten werden, bestimmen Friede, Barmherzigkeit und Gerechtigkeit un-
ser Zusammenleben. Das sind librigens die Friichte der Nachstenliebe, zu denen uns Jesus ver-
pflichtet hat.

Weil wir von Gott Freiheit geschenkt bekommen haben, haben wir sowohl die Méglichkeit, ihm zu
gehorchen und seine Gebote in unserem Leben umzusetzen, als auch die Méglichkeit, seine Ge-
bote zu ignorieren und zu missachten. Es sind ausschlielSlich unsere menschlichen Entscheidungen,
ob wir Frieden stiften oder Unfrieden schiiren und ob wir uns den Menschen gegeniiber barmher-
zig oder hartherzig verhalten. Es ist auch ausschlieBlich von uns abhangig, ob durch unser Handeln
allen Menschen Gerechtigkeit widerfahrt oder ob wir Strukturen des Unrechts schaffen und je-
weils unseren Vorteil zu Lasten der anderen suchen.

Und was hat Jesus dazu gesagt?

,Macht euch also keine Sorgen und fragt nicht: Was sollen wir essen? Was sollen wir trinken? Was
sollen wir anziehen? Die Heiden sorgen sich (Anmerkung: Sie glauben nicht an Gott und kdnnen
daher nicht auf seine Hilfe vertrauen). Euer himmlischer Vater weifs, dass ihr das alles braucht.



Euch aber muss es zuerst um sein Reich und um seine Gerechtigkeit gehen; dann wird euch alles
andere dazugegeben” (Mt 6, 31-33).

Ist das nicht deutlich?

Jesus hat uns also klargemacht, dass es unsere Aufgabe ist, uns um die Verwirklichung des Reiches
Gottes zu kimmern und danach zu streben, dass nicht der menschliche Egoismus Oberhand ge-
winnt, sondern dass der Gerechtigkeit Gottes zum Durchbruch verholfen wird. Jesus hat uns also
nie gesagt, dass wir den Vater bitten sollten, uns diese Aufgabe abzunehmen. Er hat uns vielmehr
klar zu verstehen gegeben, dass wir uns im Leben vorrangig um den Aufbau seines Reiches bem(i-
hen missen. Tun wir das, dann hat er versprochen, dass uns der Vater mit allem unterstiitzen
wird, was wir dazu brauchen. Unterstiitzen ist aber etwas anderes, als uns diese Arbeit zu erspa-
ren.

»,Dein Wille geschehe!”

Bei dieser Formulierung ist noch deutlicher erkennbar, dass dies keine Bitte sein kann. Es ist ja vol-
lig absurd den Allmachtigen zu bitten, dass sich sein Wille erflillen moge. Gott kann seinen Willen
durchsetzen wann er will, wie er will und wem gegeniliber auch immer. Was braucht er unsere
Bitte dazu?? Was kann also diese Formulierung bedeuten?

Jesus hat uns in den Evangelien die Bedingungen genannt, die erfillt werden missen, damit wir
eines Tages erlost werden kénnen. Er hat auch oft darauf hingewiesen, wie wir leben missen, um
das Handeln Gottes in unserem Leben erfahren zu dirfen. Bei all diesen VerheiBungen ist immer
wieder erkennbar, dass die Erflllung des Willens des Vaters die zentrale Vorbedingung dafiir dar-
stellt, dass diese VerheiBungen Wirklichkeit werden kénnen. Denken wir nur an den Satz aus Mt
7,21: ,Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr! Herr!, wird in das Himmelreich kommen, sondern nur, wer
den Willen meines Vaters im Himmel erfiillt”.

Auch fir ihn selber, als dem Sohn Gottes, war es das ganz zentrale Anliegen, dem Vater vorbe-
haltslos zu gehorchen und seinen Willen zu erfiillen, sogar bis hinein in den Tod. Wenn man an die
Dringlichkeit denkt, mit der Jesus auf die Notwendigkeit hingewiesen hat, den Willen des Vaters zu
erfullen, dann mutet es fast frivol an darauf zu warten und zu hoffen, dass Gott an unserer Stelle
seinem Willen auf Erden zum Durchbruch verhelfen solle.

Nein. Wir miissen dem Vater gehorsam sein, das ist der Wille des Allmachtige. Bei dieser Formulie-
rung im , Vater unser” sind wir die Adressaten dieser Aufforderung. Diese Formulierung soll uns
immer wieder bewusst machen, dass durch unser Denken, Wollen und Handeln sein Wille erfillt
werden soll.

,Wie im Himmel, so auf Erden”
Gott ist der unfassbar Reine. Er ist auch die vollkommene Liebe.

Der Himmel ist keine geographische Zuschreibung, sondern bedeutet unsere Gegenwart als er-
I6ste und vollendete Seelen in der gottlichen Vollkommenheit und Reinheit. In der Gegenwart Got-
tes ist nicht der geringste Platz flir Makel und Siinde. Sein Wille ist es, dass wir alle in der Liebe
wachsen, um ihm dhnlich zu werden. Haben wir uns um die Erfiillung seines Willens bemiiht, dann
wird er uns in seiner Barmherzigkeit von aller Schuld befreien, sodass auch wir hinein in seine un-
fassbare Reinheit vollendet werden. Da es im Himmel nur mehr die Liebe gibt, ist dort sein Wille in
vollkommener Weise erflillt.



So wie also im Himmel nur mehr die Liebe vorherrscht, soll auch auf Erden alles getan werden, da-
mit letztendlich auch hier die Liebe dominieren kann und das Reich Gottes Wirklichkeit wird.

Auf wen soll sich nun aber die Aussage beziehen, dass auf Erden sein Wille genauso umgesetzt
werden soll wie im Himmel? Das kann sich doch nur auf uns Menschen beziehen, es gibt hier keine
anderen Ansprechpartner Gottes. Und nochmals gefragt: Wer von uns sollte sich dabei betroffen
flihlen, wir, die Betenden oder die jeweils ,,Anderen”?

Wir werden alle einmal vor Gott stehen und er wird uns fragen, ob wir geliebt haben, barmherzig
waren und ob wir uns um Frieden und Gerechtigkeit bemiiht haben. Deswegen richtet sich diese
Formulierung im ,Vater unser” auf jeden Einzelnen und jede Einzelne von uns, sodass wir, um die-
sen Auftrag bewusst wahrzunehmen, diese Formulierung ergdanzen mussten: Vater, Dein Wille ge-
schehe, wie im Himmel, so auch auf Erdern, und zwar durch mein Denken und durch mein Handeln!

Die ersten drei Formulierungen im ,Vater unser” sind also keine Bitten, wie so oft vermeint wird,
weil Jesus den gleichen Inhalt an zahlreichen Stellen im Evangelium als Aufforderung an uns ge-
nannt und sie in Form von Bedingungen formuliert hat. Das ,Vater unser” ist dadurch eine ultima-
tive Kurzform des Inhaltes der Evangelien, damit uns beim Beten jedes Mal aufs Neue folgendes
bewusst wird: Wir sollen als Kinder des Allerhéchsten durch unser Denken, Wollen und Tun zur Hei-
ligung seines Namen in unserer Welt beitragen. Wir sollen uns um den Aufbau seines Reiches be-
miihen und wir sollen es auch niemals vergessen, dass der Wille des Vaters fiir unser Leben und fiir
unsere Erl6sung mafigebend ist und durch uns erfiillt werden muss.

yunser tagliches Brot gib uns heute”

Das ist die erste Bitte in diesem Gebet und diese Bitte steht nicht isoliert da, sondern sie knlipft an
den Auftrag an, uns um die Realisierung des Reiches Gottes und um die Erfiillung seines Willens zu
bemihen.

Wir wissen aus der menschlichen Erfahrung aller Generationen, dass Gott diese Bitte gerade in
grofSen Notsituationen nicht zu erhéren scheint und wir wissen, dass und wie hart viele Menschen
oft um ihr tagliches Brot arbeiten miissen. Auch uns wird das reale tagliche Brot nicht geschenkt,
sondern wir miissen ebenfalls darum arbeiten. Aus diesem Grund wird diese Bitte haufig nur sym-
bolhaft verstanden. Warum hat uns aber Jesus aufgefordert, um das tagliche Brot zu bitten?

Wir kennen schon die Stelle, in der uns Jesus aufgefordert hat, uns nicht um unser Uberleben
Sorge zu machen, weil der Vater ohnedies weil3, was wir dazu bendtigen. Wir sollten ihm und sei-
ner Hilfe vertrauen und uns in erster Linie darum bemiihen, dass durch unsere Mithilfe sein Reich
des Friedens und der Gerechtigkeit auf der Grundlage der Barmherzigkeit errichtet wird.

Jesus hat gewusst, dass es im Alltag schwer moglich ist, einander widersprechende Ziele gleichzei-
tig zu realisieren, wie zum Beispiel den eigenen Wohlstand zu mehren und sich gleichzeitig in sei-
nem sozialen Umfeld um Frieden und Gerechtigkeit zu bemiihen und auf die menschlichen Schwa-
chen mit Barmherzigkeit zu reagieren, mit anderen Worten, das Reich Gottes aufzubauen.

,Niemand kann zwei Herren dienen; er wird entweder den einen hassen und den andern lieben o-
der er wird zu dem einen halten und den andern verachten. lhr kénnt nicht beiden dienen, Gott und
dem Mammon“ (Mt 6,24). Wir missen also eine Grundsatzentscheidung treffen, welchem Herrn
wir dienen wollen und die Frage ist, welche Folgen das flir unser Leben haben kann. - Und nun
kommt ein ganz pragmatischer Aspekt: Gott weiR um unsere begrenzten Moglichkeiten. Er weiR,
dass jene Menschen, die sich aus ganzem Herzen um die Erfiillung seines Willens bemiihen, nicht
gleichzeitig ihre ganze Kraft fiir die Bewaltigung des Alltags und fiir die Stillung ihrer menschlichen
Bediirfnisse einsetzen konnen. Das Ubersteigt unsere Mdéglichkeiten und unsere Krafte. Dadurch



besteht die Gefahr, dass etwas zu kurz kommt. Und hier fordert Jesus von uns Vertrauen ein:
Wenn wir uns um die Verwirklichung des Reiches Gottes bemiihen, dann wiirde uns der Vater alles
andere dazu schenken - also all das, was wir selber zwar bendtigen, es aber wegen unserer
menschlichen Begrenztheit nicht verwirklichen kénnen. Das betrifft einerseits alles, was wir fir un-
ser Uberleben und unser gutes Fortkommen brauchen, als auch das, was notwendig ist, damit wir
in unserem Leben jenen kleinen Anteil am Reich Gottes verwirklichen kénnen, den uns der himmli-
sche Vater in seiner Vorsehung zugedacht hat.

Hier verkniipfen sich nun die verschiedenen Aussagen Jesu. So hat er uns an mehreren Stellen da-
rauf hingewiesen, dass der Vater weil}, was wir brauchen, noch ehe wir ihn bitten, so zum Beispiel
an der Stelle, wo er uns aufgefordert hat, nicht zu plappern wie die Heiden (Mt 6,7). Beim tber-
nachsten Satz, der uns von ihm Uberliefert ist, hat er uns trotz diesem gottlichen Wissen um un-
sere Note aufgefordert zu bitten: ,Gib uns heute das Brot, das wir brauchen!” und kurz darauf
steht nochmals die Aufforderung zum Bitten: ,Bittet, dann wird euch gegeben!” (Mt 7,7).

Wie passt das zusammen, dass Gott zwar um unsere Note weild und wir ihn dennoch um seine
Hilfe bitten sollten und er uns diese seine Hilfe in seiner Liebe nicht von sich aus gibt, sondern auf
unsere Bitte zu warten scheint?

Wir diirfen in diesem Zusammenhang nicht vergessen, dass uns Gott Freiheit geschenkt hat. We-
gen dieser Freiheit drangt er sich uns nicht auf, sondern er wartet darauf, dass wir uns an ihn wen-
den, obwohl er ohnedies wei, was wir benoétigen. Das hat zur Konsequenz, dass Gott nicht von
sich aus handelt, das wiirde unsere Freiheit zunichtemachen. Deswegen wartet Gott auf unsere
Hinwendung zu ihm, ehe er darauf handelnd antworten wird. Dieser Zusammenhang ist aus Gber
100 Stellen in den Evangelien ersichtlich. Wir miissen also Gott zuerst bitten, obwohl er ohnedies
weils, was wir benoétigen; dann wird er helfen. Denken wir daran, dass wir auch zuerst unseren
Mitmenschen ihre Schuld vergeben missen, ehe uns Gott unsere Schuld vergeben wird; das wird
weiter unten noch ein Thema sein. Unsere Freiheit bringt es also mit sich, dass wir einerseits unbe-
einflusst von Gott handeln diirfen, dass wir aber andererseits aus unserer Eigenverantwortung zu-
vor Schritte setzen miissen, ehe Gott darauf antwortet.

Und nun schauen wir nochmals das , Vater unser” an und die Stelle, an der wir um das Brot bitten
sollen. Sie steht im Anschluss an die Passage, dass wir uns um die Verwirklichung seines Reiches
und um die Umsetzung seines gottlichen Willens bemiihen missen. Jesus hat uns dieses Gebet ja
nicht absichtslos gelehrt. Das bedeutet nun:

Wenn wir uns bemuht haben, dass durch unser Leben und Handeln der Name des Herrn unter den
Menschen geheiligt wird, wenn wir uns auch im Sinne von Mt 6,33 bemiiht haben, dass sein Reich
und seine Gerechtigkeit durch unser Handeln entstehen kann bzw. verwirklicht wird, dann dirfen
wir den himmlischen Vater im Vertrauen auf seine Hilfe auch bitten, dass er uns dafir das tagliche
Brot gibt. Immerhin schaffen wir es nicht, uns gleichzeitig um alles zu kiimmern und wir haben
dem Willen Gottes Prioritdt in unserem Handeln eingeraumt. Nun diirfen wir darauf vertrauen,
dass er uns bei den Anliegen des Alltags nicht im Stich I&sst.

Wenn man sich das Leben der Heiligen anschaut, dann kann man erkennen, dass dies keine leeren
Versprechungen Jesu sind. Auch in der Gegenwart gibt es viele Menschen, die — allerdings meist
im Verborgenen — aus diesem Vertrauen leben und handeln und immer wieder in oft verbliffen-
der Weise von Gott Hilfe erfahren dirfen. Deutlich erkennbar ist das zum Beispiel bei kontemplati-
ven Orden, die “aus der Vorsehung” leben. Sie stellen all ihre Kraft Gott zur Verfligung und man
kann mit Erstaunen feststellen, wie Gott ihre Arbeit segnet und fir ihr Fortkommen sorgt.



»yVergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unseren Schuldigern”

Diese Bitte, die gleichzeitig mit einem schwerwiegenden Auftrag verbunden ist, ist eine der Schlis-
selstellen des Evangeliums, in der verschiedene zentrale Glaubensinhalte miteinander verknipft
sind. Wir kénnen dabei erkennen, wie sehr Gott unsere Freiheit respektiert, wie wir seine Gerech-
tigkeit verstehen diirfen, und wir diirfen auch eine Ahnung (iber das Handeln Gottes bekommen.

Am bedeutsamsten ist der Umstand, dass uns Gott unser eigenes zukiinftiges Schicksal in unsere
Hande gelegt hat. Wie diirfen wir das verstehen und warum kdnnte das so sein?

Gott hat ein zentrales Anliegen, das die Grundlage fiir all sein Vorsehungshandeln ist: Er will in sei-
ner Liebe fur alle Menschen das Heil: Das Heil am Ende unseres Erdenlebens, wenn wir von ihm
erlost und hineinverwandelt werden in seine unfassbare Liebe, aber auch bereits unser Heil zu
Lebzeiten.

Dieses irdische Heil kann nur dann verwirklicht werden, wenn wir in echtem Frieden leben kon-
nen, im Frieden mit uns selber, mit unseren Mitmenschen und auch mit Gott. Jesus ist gekommen,
um uns die Wege zum Frieden zu zeigen und die Engel haben dies auch bei seiner Geburt verkin-
det. Damit dieser Friede auf genereller Ebene moglich wird, missen wir alle einander mit Wohl-
wollen begegnen, missen einander Gerechtigkeit zukommen lassen und auch auf die personli-
chen Schwachen und Grenzen unserer Mitmenschen mit Barmherzigkeit reagieren.

Gott will das, weil er alle Menschen ohne Ausnahme liebt. Damit dies moglich wird, hat er uns zur
Nachstenliebe verpflichtet. Das ist keine Empfehlung, sondern ein klarer und unmissverstandlicher
Auftrag Gottes und wir wissen, dass wir uns bemiihen sollen, den Willen des Allmachtigen zu er-
fillen.

Dieses ,,den Nichsten lieben” erscheint fiir viele Menschen aber eine heillose Uberforderung zu
sein. Wie sollen wir jemanden , lieben” wenn er uns zutiefst unsympathisch ist oder wenn es sich
um eine Person handelt, die uns vielleicht sogar tief verletzt hat? Die Feindesliebe ist dabei der
Gipfel der Uberforderung: Wie sollen wir jemanden lieben, der uns Béses tun will? Diesbeziiglich
ist es hilfreich zu erfahren, dass diese Uberforderung ihre Hauptursache in der Tiicke der deut-
schen Sprache hat. Jesus hat ndmlich aramaisch geredet und in dieser Sprache klingt die Aussage
Jesu etwas anders.

Die aramadische Sprache hat nur 3 Falle. Die Aussage Jesu hatte also gelautet: , Liebe deinem
Néichsten”. Bei der Ubersetzung in die lateinische Sprache, die 6 Fille hat, scheint dieser Satz we-
nig Sinn zu machen und so wurde dieser Satz in den 4. Fall Gbersetzt: Liebe deinen Ndchsten. Da
die deutsche Sprache 4 Fille aufweist, ist dieser Satz auch bei uns im 4. Fall geblieben. Aber in un-
serem Sprachgebrauch bedeutet diese Formulierung, jemanden gern zu haben, ihn aus ganzem
Herzen zu moégen. Damit sind wir nun Gberfordert, wenn wir uns mit einer Person sehr schwertun
und erst recht bei Feinden. Wie sollen wir Feinde mdgen und gernhaben?

Wenn man hingegen versucht, diesen Satz sinngemal im 3. Fall zu belassen, so wie ihn Jesus ge-
sagt hat, dann kann man ihn etwa so libersetzen: , Tu deinem Ndichsten Liebe an.” Ein derartiger
Auftrag stellt pl6tzlich nicht mehr so eine Uberforderung dar, weil er nicht lautet, die uns unsym-
pathischen Menschen oder gar unsere Feinde ,,gernhaben” zu missen, sondern wir sollen ihnen
»hur” Gutes anstatt Schlechtes antun. Das ist tatsachlich auch bei unsympathischen Menschen o-
der gar bei unseren Feinden moglich: Wir kdnnen, anstatt ihnen Bdses mit Bsem zu vergelten,
zum Beispiel beginnen, fir sie zu beten. Das ist das Beste, was wir fur sie tun kénnen, weil Gott
nicht nur uns, sondern auch unsere Feinde retten und erl6sen mochte. Das entspricht auch dem
Auftrag Jesu, fir unsere Feinde zu beten und ist bei diesem Satzverstandnis nicht mehr eine un-
Uberwindlich erscheinende Hiirde im Glauben.

Das also ist es, was Gott von uns haben mochte.



Wenn wir so leben wiirden, gdbe es Friede auf Erden und das Reich Gottes ware unter uns bereits
realisiert.

Gott weild jedoch, dass wir Menschen in unserer Schwachheit immer wieder siindigen und das Ge-
bot der Liebe verletzen werden. Ohne gegenseitiger Vergebung der Schuld kann auf Erden aber
nicht jener Friede entstehen, den Gott fir uns Menschen haben mdchte. Stattdessen wiirde sich
die Spirale von Vergeltung, Rache und Hass beginnen zu drehen und kdnnte nur ganz schwer
durchbrochen und beendet werden. Es wiirden dann Lieblosigkeit, Ungerechtigkeit und Unbarm-
herzigkeit das Leben auf Erden pragen. Damit dies nicht passiert, hat uns Gott daher auch das Ge-
bot gegeben, einander immer wieder unsere Schuld zu vergeben, wenn wir in der Liebe gefehlt
haben. Diese zwei Gebote bedingen und ergdnzen einander.

Am ,Vater unser” kdnnen wir erkennen, wie wichtig es Gott ist, dass wir seinen Auftrag zur Verge-
bungsbereitschaft ernst nehmen. Er hat uns namlich diesbeziiglich nicht bloR einen unverbindli-
chen Hinweis gegeben, sondern er hat unsere Vergebungsbereitschaft an die schwerste aller
denkbaren Konsequenzen geknlipft, namlich an unser persénliches Schicksal nach unserem Tod.
Jesus hat uns diesen Umstand in mehrfacher und an Deutlichkeit nicht zu Gberbietenden Weise
erklart. Es ist auch kein Zufall, dass Jesus die Notwendigkeit zu unserer Vergebungsbereitschaft in
das einzige Gebet integriert hat, das er uns gelehrt hat. Wir sollen uns offensichtlich jedes Mal
beim Beten daran erinnern, dass wir einander unsere Schuld vergeben sollen. Wiederholungen
bewahren uns vor dem Vergessen.

Dabei hat er uns bewusst gemacht, dass uns Gott unsere Schuld immer nur im selben Ausmayf3 ver-
geben wird, in dem wir zuvor bereit waren, unseren Mitmenschen deren Schuld zu vergeben. Das
bedeutet, dass Gott das Mal} der Vergebung, die er uns schenken wird, nicht selber bestimmt,
sondern dass er sich an unserem menschlichen Mal} orientiert. Das ist bemerkenswert und hat
schwerwiegende Konsequenzen. Der Originaltext lautet tGbrigens: ,Vergib uns unsere Schuld, wie
auch wir unseren Schuldnern vergeben haben”. Daraus ist unmissverstandlich abzuleiten, dass wir
es sind, die den ersten Schritt der Vergebung setzen missen, auf die dann der Vater mit seiner
Vergebung antworten wird.

Wir sind es also, die im Rahmen unserer Freiheit entscheiden kénnen, ob wir verséhnungsbereite
Menschen sein wollen oder nicht. Wir wissen um den gottlichen Auftrag zur Vergebung und Jesus
hat uns die jeweiligen Konsequenzen deutlich vor Augen gefiihrt. Nun sind wir es, die in Eigenver-
antwortung die jeweilige Entscheidung treffen kénnen, aber auch treffen missen.

So schaut die gottliche Gerechtigkeit aus: Gott gibt uns selber die Moglichkeit, Gber unser zukiinf-
tiges Schicksal zu entscheiden. Er legt dabei im Gbertragenen Sinn , die Karten auf den Tisch”. Wir
kennen nun die Kriterien, nach denen wir eines Tages beurteilt werden. Nicht er ist es, der uns
nach undurchsichtigen Kriterien richten wird, sondern er hat uns deutlich darauf aufmerksam ge-
macht, dass er uns nach unseren eigenen Mal3staben beurteilen wird.

Was sind nun die Konsequenzen daraus?

Gott ist die reine Liebe, er ist der Makellose. Im Himmel ist daher kein Platz auch nur fiir den
kleinsten Makel. Wir werden in unserer Unvollkommenheit trotz Bemihen niemals so makellos
werden, dass wir aus eigener Kraft in die Ndhe Gottes gelangen kdnnen. Gott ist aber in seiner
Barmherzigkeit bereit, uns durch die Vergebung unserer Schuld diese Makellosigkeit zu schenken,
welche die Voraussetzung ist, um neben seiner Reinheit bestehen zu kdnnen.

Die Vergebung unserer Schuld ist daher die zentrale Bedingung, um in den Himmel und somit in

die Gegenwart des unfassbar groBen Gottes gelangen zu kdnnen. Wie aber soll neben dieser un-
fassbaren Reinheit eine nicht vergebene Schuld Platz finden kbnnen?



Wenn also Gott an unserem Verhalten Mal nimmt, dann wird er unsere Schuld dann zur Ganze
vergeben, wenn auch wir bereit waren, den anderen Menschen deren Schuld zur Ganze zu verge-
ben. Haben wir den anderen Menschen deren Schuld nur zum Teil vergeben und sie zum Beispiel
immer wieder gegengerechnet, dann wird auch Gott unsere Schuld nur zum Teil vergeben. Wir
missen dann nach unserem Tod noch Siihne leisten, im proportionalen Ausmalf’ zu unserer noch
nicht vergebenen Schuld.

Haben wir jedoch die Vergebung verweigert und stattdessen nach Vergeltung gesucht, sodass
dadurch die Spirale des Bésen in Gang gesetzt wurde, dann wird Gott auch in diesem Fall sein
Wort nicht brechen und daher auch uns die Vergebung verweigern. Nicht er ist dann der Lieblose,
der uns nicht vergibt, sondern er ist der Treue zu seinem Wort, der uns niemals (iber die Konse-
guenzen unseres Handelns im Unklaren gelassen hat und der sich an unseren Mal3stab halt.

An dieser Stelle soll noch kurz iber den Inhalt des ,,Vater unser” hinausgreifend etwas erganzt
werden.

Weil dieses Thema fiir Jesus und in der Folge fiir die Evangelisten so wichtig war, wurde die Not-
wendigkeit zur Vergebung unmittelbar anschlieBend an das Gebet des , Vater unser” noch zwei-
mal in aller Deutlichkeit wiederholt und bestatigt.

Dabei wurde die Notwendigkeit zur Vergebung in einen klassischen Bedingungssatz gekleidet:
»Denn wenn ihr den Menschen ihre Verfehlungen vergebt, dann wird euer himmlischer Vater auch
euch vergeben” (Mt 6,14). Und damit auch der letzte Begriffsstutzige die Dringlichkeit dieser Be-
dingung fiir unsere Erlésung erkennen kann, hat Jesus sie nochmals wiederholt, diesmal aber in
der unmissverstandlichen Verneinungsform eines Bedingungssatzes: ,Wenn ihr aber den Men-
schen nicht vergebt, dann wird euch euer Vater eure Verfehlungen auch nicht vergeben” (Mt 6,15).

Klarer kann man eine Bedingung nicht mehr formulieren und deutlicher kann man nicht mehr da-
rauf hinweisen, dass unser kiinftiges Schicksal von unserem eigenen Verhalten abhangig ist.

»Fiihre uns nicht in Versuchung, sondern erlése uns von dem Bosen“

Das sind nun zwei Bitten am Ende des ,Vater unser”, die miteinander zusammenzuhangen schei-
nen. Die erste Bitte widerspricht aber massiv dem Gottesbild der Offenbarung, sodass die Vermu-
tung besteht, hier wiirde es sich um einen schriftlichen Ubertragungsfehler handeln. Diese Bitte
misste daher lauten:

,Hilf, dass wir nicht in Versuchung gefiihrt werden, sondern erlése uns von dem Bésen”.

Gott ist die reine Liebe, der uns helfen mochte, die Wege des Heils zu finden, nicht aber der Ver-
sucher, der uns von diesen Wegen abbringen und in die Irre fihren will. Satan ist dieser Verfihrer.
Es ist undenkbar, dass Jesus dem Vater ein satanisches Handeln unterstellt hat; uns in die Versu-
chung zu flihren ist aber ein unsere menschliche Schwachheit in bosartiger Absicht ausniitzendes
widergottliches Verhalten.

Dazu kommt: Wirden wir tatsachlich in einer ,Versuchung Gottes” schwach werden, dann ware
das die Frucht einer widergottlichen Lieblosigkeit und gleichzeitig hatte Gott eine Seele verloren,
obwohl sein zentrales Anliegen darin besteht, Seelen zu retten. Diese beiden Aspekte konnen nie-
mals dem Wollen und dem Handeln Gottes zugedacht werden.

Es scheint so, als hatte der Apostel Jakobus von dieser im Evangelium niedergeschriebenen Bitte
bereits gehort, weil er in seinem Jakobusbrief genau diesen Umstand thematisiert hat (Jak 1, 13):
,Keiner, der in Versuchung gerdt, soll sagen: Ich werde von Gott in Versuchung gefiihrt. Denn Gott
kann nicht in die Versuchung kommen, Béses zu tun, und er fiihrt auch selbst niemanden in Versu-
chung”.

10



Wenn nun klar ist, dass uns Satan und nicht Gott in Versuchung filhren méchte, dann greifen
plotzlich beide Bitten ineinander: Gott mdge uns helfen, dass wir von Satan nicht in Versuchung
gefiihrt werden, sondern er mége uns vom Bdsen, das heifSt von Satan, erlésen. Das ist zugleich die
Bitte: Maranatha! Herr komm und richte dein Reich auf, indem du Satan etmachtest!

11



