
1 
 

El «Padre Nuestro» 

Esta oración central de nuestra fe nos resulta muy familiar. Sin embargo, si la analizamos más 

detenidamente, nos depara algunas sorpresas. En esta oración, Jesús nos ha transmitido un 

resumen condensado del Evangelio. 

Muchas personas opinan que esta oración contiene siete peticiones al Padre celestial. Pero, ¿es 

eso cierto? Si, por ejemplo, las frases «Santificado sea tu nombre. Venga tu reino y hágase tu 

voluntad» fueran solo peticiones a Dios, entonces con esta oración habríamos cumplido 

nuestra parte humana ante Dios: le habríamos presentado nuestras peticiones y ahora 

podríamos esperar a que Dios hiciera su parte y las cumpliera. 

Pero, ¿cuáles son las experiencias de la humanidad? ¿Tenemos la impresión de que el nombre 

de Dios es santificado en todo el mundo? ¿Que su reino ya ha llegado? ¿Que la voluntad de 

Dios se cumple en la tierra, actualmente en Ucrania, en la Franja de Gaza, en Sudán y en otras 

zonas de crisis y guerra de este mundo, o quizás también a pequeña escala, cuando, por 

ejemplo, en guerras entre cónyuges, personas que antes se amaban se enfrentan con saña? 

Al observar el mundo y la historia mundial, debemos responder a todas estas preguntas con un 

rotundo NO. Si estas tres formulaciones del «Padre Nuestro» fueran peticiones a Dios, 

entonces, debido al incumplimiento de estas peticiones hasta ahora, tendríamos que suponer 

de manera consecuente que Dios o bien no escucha nuestras peticiones, las ignora, no quiere 

cumplirlas o tal vez ni siquiera puede cumplirlas. Si esto fuera cierto, entonces Dios o bien no 

existiría o bien habría fracasado estrepitosamente. 

No, ninguna de las dos cosas, porque estas tres expresiones no son peticiones. Podemos verlo 

si profundizamos en los Evangelios. Jesús utilizó las mismas expresiones en otros pasajes, 

pero allí se reconocen claramente como mandamientos que debemos cumplir. Dado que todas 

las declaraciones de Jesús en los Evangelios se complementan entre sí y son totalmente 

coherentes, es imposible que él haya querido decir algo diferente con estas expresiones en el 

«Padre Nuestro» que lo que ha dicho en otros pasajes de los Evangelios. A esto se suma que 

todos los contenidos del «Padre Nuestro» están estrechamente relacionados entre sí. Veamos, 

pues, las partes concretas de esta oración. 

«Padre nuestro, que estás en los cielos» 

Dios es amor puro. Nos creó a los seres humanos para poder darnos su amor. Solo el amor 

que se da es amor perfecto, y Dios es perfecto. A partir de este amor, es comprensible que 

quiera ser nuestro padre. 

Como padre, conoce nuestras necesidades, nuestras capacidades y nuestros límites. Quiere 

ayudarnos a alcanzar la salvación y nos ha enviado a Jesús para mostrarnos sus caminos hacia 

la salvación. 

Dios nos ha dado libertad como hijos suyos, libertad que él acepta y respeta plenamente. Por 

eso, podemos decidirnos por él, del mismo modo que podemos decidirnos en su contra. Solo 

la posibilidad de nuestra decisión hace que el don de su amor sea un don perfecto. 

Si Dios es nuestro padre, naturalmente también somos sus hijos. Preguntémonos qué dijo 

Jesús sobre este tema: 

«Si no os convertís y os hacéis como niños, no podéis entrar en el reino de los cielos» (Mt 

18,1). 



2 
 

Esta fue una afirmación que Jesús hizo en otro contexto, pero que también es válida aquí, 

porque las afirmaciones de Jesús nunca se contradicen. Se lo dijo a los discípulos después de 

que discutieran sobre quién sería el mayor en el cielo. En un primer paso, Jesús dejó claro que 

primero debemos esforzarnos por llegar al cielo antes de poder preguntarnos quién sería el 

mayor allí. 

La frase «y como los niños» es una explicación relacionada con la conversión, pero no es el 

mensaje central de Jesús. Sin embargo, a menudo se ignora la conversión descrita por Jesús 

como necesaria en las interpretaciones de este pasaje, de modo que solo queda la siguiente 

frase: Si no os hacéis como los niños, no podéis entrar en el reino de los cielos. 

Esto distorsiona el mensaje de Jesús, porque ya no se centra la reflexión en la conversión, sino 

en un comportamiento infantil que debemos adoptar para llegar al cielo. De repente, ya no se 

entiende la conversión como condición para ser redimido, sino un ser infantil indefinible. 

Pero Jesús quería decir otra cosa. 

Por lo tanto, preguntémonos qué significado puede tener la infancia en relación con la 

conversión, ya que Jesús ha vinculado ambos aspectos en una sola frase. 

Jesús no respondió primero a la pregunta de quién sería el más grande en el reino de los 

cielos. Primero abordó el tema de quién puede entrar en el reino de los cielos. Dado que sus 

declaraciones sobre los requisitos para nuestra salvación nunca se contradicen, sería bueno 

recurrir a una declaración análoga de Jesús para comparar. A este respecto, en otro pasaje dijo 

lo siguiente sobre nuestra salvación: 

«No todo el que me dice: ¡Señor, Señor!, entrará en el reino de los cielos, sino solo quien 

cumple la voluntad de mi Padre que está en los cielos (Mt 7,21). 

Por lo tanto, cumplir la voluntad del Padre es una condición para poder entrar en el reino de 

los cielos. Jesús incluso utilizó una formulación que precisa esta condición, de modo que se 

excluye cualquier otra posibilidad de interpretación: Solo quien cumpla la voluntad del Padre 

entrará en el reino de los cielos. Por lo tanto, según Jesús, definitivamente no hay otra manera 

de llegar al Padre en el cielo que cumplir su voluntad, en otras palabras, ¡ser obediente al 

Padre! 

Dado que la afirmación de Jesús descrita por Mateo en 7,21 debe complementarse sin 

contradicciones con la afirmación relativa a la infancia, cabe preguntarse si existe un punto en 

común entre la necesidad de obedecer según Mt 7,21 y la necesidad de comportarse como un 

niño según Mt 18,1. Y lo hay, con una claridad increíble. 

No debemos partir de nuestras ideas del siglo XXI sobre el comportamiento infantil, sino que 

debemos preguntarnos qué distinguía en la época de Jesús el ser niño del ser adulto y qué 

papel podía desempeñar la obediencia en ello. Se observa que todos los niños, en todas las 

épocas y en todas las culturas, excepto en las últimas décadas en nuestra cultura occidental, 

siempre han estado obligados a obedecer a sus padres y siguen estándolo hoy en día. Solo 

cuando los hijos abandonan la casa de sus padres como adultos, dejan de estar obligados a 

obedecerles. Por supuesto, esto también se aplicaba a Jesús y a los niños de su época. Basta 

con leer a Pablo, en Efesios 6:1, donde exhorta a los niños a obedecer a sus padres, tal y como 

«es justo ante el Señor». 



3 
 

¿En cuántas ocasiones destacó Jesús la necesidad de obedecer al Padre celestial? Él incluso le 

fue obediente hasta la muerte. También fue obediente a José y María, como podemos leer en 

Lucas 2,51. 

Si unimos las dos afirmaciones de Jesús que Mateo describe en 7, 21 y 18, 1, podemos 

formularlas conjuntamente de la siguiente manera: 

«Si no os convertís y os hacéis obedientes al Padre, como los niños, no podéis entrar en el 

reino de los cielos». 

Y se puede precisar aún más, porque Jesús no habló en citas, sino que explicó su mensaje a 

las personas: 

Os lo digo a vosotros, que ya sois adultos y, por lo tanto, ya no tenéis que obedecer a vuestro 

padre terrenal: debéis arrepentiros y volver a ser obedientes al Padre celestial, como los 

niños son obedientes a su padre, de lo contrario no podréis entrar en el reino de los cielos. 

Por lo tanto, debéis estar dispuestos a cumplir la voluntad del Padre y no imponer vuestra 

propia voluntad. 

Esto tiene una lógica imperiosa, porque el alejamiento del Padre, que requiere un 

arrepentimiento, es provocado por la desobediencia a sus mandamientos. 

«Conversión» significa siempre estar dispuesto, después de una acción pecaminosa, a cumplir 

de nuevo la voluntad del Padre, es decir, a obedecerle. Esto también se desprende de la 

parábola de los hijos desiguales (Mt 21, 28-32), en la que Jesús preguntó quién había 

cumplido la voluntad del Padre, es decir, quién había sido obediente: ¿El hijo que dijo «Sí, 

Señor», pero no hizo nada, o el otro hijo, que al principio se negó, pero más tarde cumplió la 

voluntad del padre? 

Pedro también confirmó expresamente este aspecto de la obediencia en su primera carta: «Sed 

hijos obedientes...» (1 Pedro 14). 

Y para disipar cualquier duda: Juan, en 3,36, señaló inequívocamente que los adultos no 

debemos adoptar un comportamiento infantil para poder entrar en el reino de los cielos, sino 

que el único criterio para ello es la obediencia a Dios: «El que cree en el Hijo tiene la vida 

eterna; pero el que no obedece al Hijo, tampoco verá la vida». 

Por lo tanto, si en esta oración podemos llamar a Dios nuestro Padre, entonces, además de la 

alegría de poder ser sus hijos, también debemos ser conscientes de que estamos obligados a 

obedecerle, como al Dios inconcebiblemente grande. 

«Santificado sea tu nombre» 

Si esta frase fuera una petición, Dios tendría que encargarse de que su nombre fuera 

santificado en la tierra. Pero Dios, como ser inconcebiblemente grande, nunca necesita recibir 

honra de nosotros. Nada puede hacer a Dios más grande. Él es perfecto y no necesita nada de 

nosotros, que somos polvo ante él. 

Por el contrario, debemos ser conscientes de que no hay nada más elevado que Dios, y 

debemos honrarlo con nuestra vida. Su grandeza, perfección y amor deben hacernos 

reverentes en nuestros pensamientos, palabras y acciones. Si damos testimonio de él y del 

Padre, como Jesús nos pidió, contribuimos a que su nombre sea santificado entre los pueblos. 



4 
 

¿Cuál es la traducción original? «Padre nuestro que estás en los cielos, santificado sea tu 

nombre!» - No se trata de una petición, sino de una invocación al Padre desde la conciencia 

de que su nombre debe ser santificado o, como también podemos decir, glorificado. Esta 

exhortación se dirige a nosotros. 

¿Y qué otras declaraciones complementarias hizo Jesús sobre este tema? «Todo lo que pidáis 

en mi nombre, lo haré, para que el Padre sea glorificado en el Hijo (Jn 14, 13). O bien: «Mi 

Padre es glorificado cuando vosotros dais mucho fruto y os convertís en mis discípulos» (Jn 

15, 8). 

Así pues, el Padre es glorificado y su nombre santificado cuando seguimos a Jesús, 

cumplimos la voluntad del Padre y damos fruto abundante con nuestros pensamientos y 

acciones, así como cuando damos testimonio de nuestra fe. Esa es nuestra tarea. Por lo tanto, 

nunca podemos esperar que Dios se encargue de glorificar su nombre en nuestro lugar. Pero 

podemos pedirle que nos ayude a hacerlo. 

«Venga tu reino» 

Esta formulación parece extraña, pero muestra la increíble coherencia con la que Dios respeta 

nuestra libertad humana. 

Si lo miramos detenidamente, es absurdo rezar y pedir que venga el reino del Todopoderoso. 

Si Dios es el creador de todo el universo, entonces toda la creación debe ser su reino. Que esta 

expresión no se refiere al reino de los cielos se desprende de muchas declaraciones de Jesús. 

Por lo tanto, surge la pregunta de qué se podría entender por este reino suyo y también por 

qué Dios, como Todopoderoso, no realiza este reino por sí mismo, por así decirlo, por decreto 

divino, sino que espera nuestras peticiones. ¿Es esto realmente una petición? 

Porque Dios nos ama, quiere que todos los seres humanos, sin excepción, vivamos en un 

entorno en el que nos vaya bien. Cada «reino» se define ahora por el gobernante, cuyos 

mandamientos se aplican a su reino. Si, por ejemplo, Putin venciera en Ucrania, Ucrania se 

convertiría de repente en el reino de Putin, en el que se aplicarían sus leyes rusas y no las 

ucranianas. 

En el reino de Dios se aplican sus leyes, que nosotros conocemos: Debemos amarlo, es decir, 

ponerlo en el centro de nuestra vida como el Ser Perfecto y el gobernante del cielo y de la 

tierra, y como fruto de nuestro amor a Dios, debemos amar también a nuestro prójimo y 

tratarlo con justicia y misericordia. Si lo hiciéramos de manera consecuente, su reino ya se 

habría realizado entre nosotros, independientemente de quién lo administre. Donde se 

respetan las leyes de Dios, la paz, la misericordia y la justicia determinan nuestra convivencia. 

Por cierto, estos son los frutos del amor al prójimo a los que Jesús nos ha comprometido. 

Como Dios nos ha dado la libertad, tenemos tanto la posibilidad de obedecerle y poner en 

práctica sus mandamientos en nuestra vida, como la posibilidad de ignorar y desobedecer sus 

mandamientos. Son exclusivamente nuestras decisiones humanas las que determinan si 

promovemos la paz o fomentamos la discordia, y si nos comportamos con misericordia o con 

dureza hacia los demás. También depende exclusivamente de nosotros si, con nuestras 

acciones, se hace justicia a todas las personas o si creamos estructuras de injusticia y 

buscamos nuestra propia ventaja a costa de los demás. 

¿Y qué dijo Jesús al respecto? 



5 
 

«No os preocupéis, pues, y no preguntéis: ¿Qué comeremos? ¿Qué beberemos? ¿Con qué nos 

vestiremos? Los paganos se preocupan (nota: no creen en Dios y, por lo tanto, no pueden 

confiar en su ayuda). Vuestro Padre celestial sabe que necesitáis todas estas cosas. Pero 

vosotros debéis primero buscar su reino y su justicia; entonces se os dará todo lo demás» 

(Mt 6, 31-33). 

¿No está claro? 

Jesús nos dejó claro que nuestra tarea es ocuparnos de la realización del reino de Dios y 

esforzarnos por que no prevalezca el egoísmo humano, sino que se imponga la justicia de 

Dios. Jesús nunca nos dijo que debíamos pedirle al Padre que nos liberara de esta tarea. Más 

bien, nos dejó claro que en la vida debemos esforzarnos principalmente por construir su reino. 

Si lo hacemos, él nos ha prometido que el Padre nos apoyará con todo lo que necesitemos. 

Pero apoyar es algo diferente a ahorrarnos este trabajo. 

«¡Hágase tu voluntad!» 

Esta formulación deja aún más claro que no puede tratarse de una petición. Es totalmente 

absurdo pedir al Todopoderoso que se cumpla su voluntad. Dios puede imponer su voluntad 

cuando quiera, como quiera y a quien quiera. ¿Para qué necesita nuestra petición? Entonces, 

¿qué puede significar esta formulación? 

Jesús nos ha indicado en los Evangelios las condiciones que deben cumplirse para que algún 

día podamos ser redimidos. También ha señalado a menudo cómo debemos vivir para poder 

experimentar la acción de Dios en nuestra vida. En todas estas promesas se reconoce una y 

otra vez que el cumplimiento de la voluntad del Padre es la condición previa fundamental para 

que estas promesas se hagan realidad. Pensemos solo en la frase de Mt 7,21: «No todo el que 

me dice: Señor, Señor, entrará en el reino de los cielos, sino solo quien cumple la voluntad de 

mi Padre que está en los cielos». 

Incluso para él mismo, como Hijo de Dios, era fundamental obedecer sin reservas al Padre y 

cumplir su voluntad, incluso hasta la muerte. 

Si pensamos en la urgencia con la que Jesús señaló la necesidad de cumplir la voluntad del 

Padre, parece casi frívolo esperar y esperar que Dios, en nuestro lugar, haga realidad su 

voluntad en la tierra. 

No. Debemos ser obedientes al Padre, esa es la voluntad del Todopoderoso. En esta 

formulación del «Padre Nuestro», nosotros somos los destinatarios de esta exhortación. Esta 

formulación debe hacernos conscientes una y otra vez de que su voluntad debe cumplirse a 

través de nuestros pensamientos, deseos y acciones. 

«Como en el cielo, así en la tierra» 

Dios es la pureza inconcebible. También es el amor perfecto. 

El cielo no es una atribución geográfica, sino que significa nuestra presencia como almas 

redimidas y perfectas en la perfección y pureza divinas. En la presencia de Dios no hay lugar 

para la más mínima imperfección y pecado. Su voluntad es que todos crezcamos en el amor 

para ser semejantes a él. Si nos hemos esforzado por cumplir su voluntad, entonces él, en su 

misericordia, nos liberará de toda culpa, para que también nosotros seamos perfeccionados en 

su inconcebible pureza. Puesto que en el cielo solo existe el amor, allí se cumple su voluntad 

de manera perfecta. 



6 
 

Así como en el cielo solo reina el amor, también en la tierra se debe hacer todo lo posible para 

que, en última instancia, el amor pueda dominar aquí también y el reino de Dios se haga 

realidad. 

Pero, ¿a quién se refiere la afirmación de que su voluntad debe cumplirse en la tierra tal como 

en el cielo? Solo puede referirse a nosotros, los seres humanos, ya que no hay otros 

interlocutores de Dios aquí. Y volvemos a preguntarnos: ¿quiénes de nosotros deberíamos 

sentirnos afectados por esto, nosotros, los que rezamos, o los «otros»? 

Todos nos presentaremos ante Dios y él nos preguntará si hemos amado, si hemos sido 

misericordiosos y si nos hemos esforzado por la paz y la justicia. Por eso, esta frase del 

«Padre Nuestro» se dirige a cada uno de nosotros, de modo que, para cumplir 

conscientemente esta misión, tendríamos que completar la frase: Padre, que se haga tu 

voluntad, como en el cielo, también en la tierra, a través de mis pensamientos y mis acciones. 

Las tres primeras frases del «Padre Nuestro» no son, por tanto, peticiones, como se suele 

creer, porque Jesús menciona el mismo contenido en numerosos pasajes del Evangelio como 

una exhortación para nosotros y lo formula en forma de condiciones. El «Padre Nuestro» es, 

por tanto, una forma abreviada definitiva del contenido de los Evangelios, para que cada vez 

que rezamos seamos conscientes de lo siguiente: Como hijos del Altísimo, debemos contribuir 

a la santificación de su nombre en nuestro mundo a través de nuestros pensamientos, deseos 

y acciones. Debemos esforzarnos por construir su reino y nunca olvidar que la voluntad del 

Padre es decisiva para nuestra vida y nuestra salvación, y que debe cumplirse a través de 

nosotros. 

«Danos hoy nuestro pan de cada día». 

Esta es la primera petición de esta oración y no es una petición aislada, sino que está 

relacionada con la misión de esforzarnos por realizar el reino de Dios y cumplir su voluntad. 

Sabemos por la experiencia humana de todas las generaciones que Dios parece no escuchar 

esta petición precisamente en situaciones de gran necesidad, y sabemos que muchas personas 

a menudo tienen que trabajar muy duro para ganarse el pan de cada día. A nosotros tampoco 

se nos da el pan real de cada día, sino que también tenemos que trabajar para ganárnoslo. Por 

esta razón, esta petición se entiende a menudo solo de forma simbólica. Pero ¿por qué nos 

pidió Jesús que pidiéramos el pan de cada día? 

Ya conocemos el pasaje en el que Jesús nos exhortó a no preocuparnos por nuestra 

supervivencia, porque el Padre sabe lo que necesitamos. Debemos confiar en él y en su ayuda 

y, ante todo, esforzarnos por que, con nuestra colaboración, se establezca su reino de paz y 

justicia basado en la misericordia. 

Jesús sabía que en la vida cotidiana es difícil alcanzar al mismo tiempo objetivos 

contradictorios, como por ejemplo, aumentar la propia prosperidad y, al mismo tiempo, 

esforzarse por la paz y la justicia en el entorno social y reaccionar con misericordia ante las 

debilidades humanas, es decir, construir el reino de Dios. 

«Nadie puede servir a dos señores; o aborrecerá a uno y amará al otro, o se dedicará a uno y 

despreciará al otro. No podéis servir a Dios y a las riquezas» (Mt 6,24). Por lo tanto, 

debemos tomar una decisión fundamental sobre a qué señor queremos servir y la pregunta es 

qué consecuencias puede tener esto para nuestra vida. Y ahora viene un aspecto muy 

pragmático: Dios conoce nuestras limitadas posibilidades. Sabe que aquellas personas que se 



7 
 

esfuerzan de todo corazón por cumplir su voluntad no pueden al mismo tiempo dedicar todas 

sus fuerzas a superar el día a día y satisfacer sus necesidades humanas. Eso supera nuestras 

posibilidades y nuestras fuerzas. Por eso existe el peligro de que algo se quede en el camino. 

Y aquí Jesús nos pide confianza: si nos esforzamos por realizar el reino de Dios, el Padre nos 

dará todo lo demás, es decir, todo lo que necesitamos, pero que no podemos realizar debido a 

nuestras limitaciones humanas. Esto se refiere, por un lado, a todo lo que necesitamos para 

nuestra supervivencia y nuestro progreso, y por otro, a lo que es necesario para que podamos 

realizar en nuestra vida esa pequeña parte del reino de Dios que el Padre celestial nos ha 

destinado en su providencia. 

Aquí se unen las diferentes declaraciones de Jesús. En varios pasajes nos ha señalado que el 

Padre sabe lo que necesitamos incluso antes de que se lo pidamos, por ejemplo, cuando nos 

exhortó a no balbucear como los paganos (Mt 6,7). En la siguiente frase que nos ha 

transmitido, a pesar de este conocimiento divino de nuestras necesidades, nos exhortó a pedir: 

«Danos hoy el pan que necesitamos!», y poco después vuelve a repetir la exhortación a pedir: 

«Pedid, y se os dará» (Mt 7,7). 

¿Cómo se concilia el hecho de que Dios conozca nuestras necesidades y, sin embargo, 

debamos pedirle su ayuda, y que él, en su amor, no nos la conceda por iniciativa propia, sino 

que parezca esperar nuestra petición? 

En este contexto, no debemos olvidar que Dios nos ha dado la libertad. Debido a esta libertad, 

no se nos impone, sino que espera a que nos dirijamos a él, aunque de todos modos sabe lo 

que necesitamos. La consecuencia es que Dios no actúa por iniciativa propia, ya que eso 

anularía nuestra libertad. Por eso, Dios espera a que nos dirijamos a él antes de responder con 

sus acciones. Esta relación se puede ver en más de 100 pasajes de los Evangelios. Por lo tanto, 

primero debemos pedirle a Dios, aunque él ya sabe lo que necesitamos; entonces él nos 

ayudará. Recordemos que también debemos perdonar primero a nuestros semejantes sus 

ofensas antes de que Dios nos perdone las nuestras; este tema se tratará más adelante. Nuestra 

libertad implica, por un lado, que podemos actuar sin la influencia de Dios, pero, por otro 

lado, que debemos dar los primeros pasos por nuestra propia responsabilidad antes de que 

Dios responda. 

Y ahora volvamos a mirar el «Padre Nuestro» y el pasaje en el que debemos pedir el pan. Se 

encuentra después del pasaje en el que debemos esforzarnos por la realización de su reino y la 

implementación de su voluntad divina. Jesús no nos enseñó esta oración sin intención. Esto 

significa ahora: 

Si nos hemos esforzado por que el nombre del Señor sea santificado entre los hombres a 

través de nuestra vida y nuestras acciones, si también nos hemos esforzado, en el sentido de 

Mt 6,33, por que su reino y su justicia puedan surgir o realizarse a través de nuestras acciones, 

entonces podemos pedir al Padre celestial, confiando en su ayuda, que nos dé el pan de cada 

día. Después de todo, no podemos ocuparnos de todo al mismo tiempo y hemos dado 

prioridad a la voluntad de Dios en nuestras acciones. Ahora podemos confiar en que no nos 

abandonará en las preocupaciones de la vida cotidiana. 

Si observamos la vida de los santos, podemos ver que estas no son promesas vacías de Jesús. 

También en la actualidad hay muchas personas que, aunque en su mayoría de forma oculta, 

viven y actúan desde esta confianza y experimentan una y otra vez la ayuda de Dios de 

maneras a menudo sorprendentes. Esto se ve claramente, por ejemplo, en las órdenes 



8 
 

contemplativas, que viven «de la providencia». Ponen toda su fuerza a disposición de Dios y 

es sorprendente ver cómo Dios bendice su trabajo y vela por su progreso. 

«Perdona nuestras ofensas, como también nosotros perdonamos a los que nos ofenden» 

Esta petición, que al mismo tiempo conlleva una grave responsabilidad, es uno de los pasajes 

clave del Evangelio, en el que se entrelazan varios contenidos centrales de la fe. Podemos 

reconocer cuánto respeta Dios nuestra libertad, cómo podemos entender su justicia, y también 

podemos hacernos una idea de la acción de Dios. 

Lo más significativo es el hecho de que Dios ha puesto nuestro propio destino en nuestras 

manos. ¿Cómo podemos entender esto y por qué podría ser así? 

Dios tiene una preocupación central que es la base de toda su providencia: en su amor por 

todos los seres humanos, quiere la salvación: la salvación al final de nuestra vida terrenal, 

cuando seamos redimidos por él y transformados en su amor inconcebible, pero también 

nuestra salvación durante nuestra vida. 

Esta salvación terrenal solo puede realizarse si podemos vivir en paz verdadera, en paz con 

nosotros mismos, con nuestros semejantes y también con Dios. Jesús vino para mostrarnos los 

caminos hacia la paz y los ángeles también lo anunciaron en su nacimiento. Para que esta paz 

sea posible a nivel general, todos debemos tratarnos con benevolencia, debemos ser justos 

unos con otros y también reaccionar con misericordia ante las debilidades y limitaciones 

personales de nuestros semejantes. 

Dios quiere esto porque ama a todas las personas sin excepción. Para que esto sea posible, nos 

ha obligado a amar al prójimo. No se trata de una recomendación, sino de un mandato claro e 

inequívoco de Dios, y sabemos que debemos esforzarnos por cumplir la voluntad del 

Todopoderoso. 

Si viviéramos así, habría paz en la tierra y el reino de Dios ya se habría realizado entre 

nosotros. 

Sin embargo, Dios sabe que nosotros, los seres humanos, en nuestra debilidad, pecaremos una 

y otra vez y violaremos el mandamiento del amor. Sin el perdón mutuo de las culpas, no 

puede surgir en la tierra la paz que Dios quiere para nosotros, los seres humanos. En su lugar, 

se iniciaría una espiral de venganza, represalias y odio que sería muy difícil de romper y 

acabar. La falta de amor, la injusticia y la crueldad marcarían entonces la vida en la tierra. 

Para que esto no suceda, Dios nos ha dado también el mandamiento de perdonarnos 

mutuamente nuestras faltas cuando hayamos fallado en el amor. Estos dos mandamientos se 

condicionan y complementan mutuamente. 

En el «Padre Nuestro» podemos ver lo importante que es para Dios que tomemos en serio su 

mandato de estar dispuestos a perdonar. En este sentido, no solo nos ha dado una indicación 

no vinculante, sino que ha vinculado nuestra disposición al perdón a la más grave de todas las 

consecuencias imaginables, a saber a nuestro destino personal después de la muerte. Jesús nos 

ha explicado esta circunstancia de múltiples maneras y con una claridad insuperable. 

Tampoco es casualidad que Jesús haya integrado la necesidad de nuestra disposición al 

perdón en la única oración que nos ha enseñado. Evidentemente, cada vez que rezamos 

debemos recordar que debemos perdonarnos mutuamente nuestras faltas. Las repeticiones nos 

protegen del olvido. 



9 
 

Al hacerlo, nos ha hecho conscientes de que Dios solo nos perdonará nuestras culpas en la 

misma medida en que antes estuviéramos dispuestos a perdonar las culpas de nuestros 

semejantes. Esto significa que Dios no determina por sí mismo la medida del perdón que nos 

concederá, sino que se orienta por nuestra medida humana. Esto es notable y tiene graves 

consecuencias. Por cierto, el texto original dice: «Perdona nuestras ofensas, como también 

nosotros hemos perdonado a nuestros ofensores». De ello se deduce claramente que somos 

nosotros quienes debemos dar el primer paso hacia el perdón, al que luego el Padre 

responderá con su perdón. 

Por lo tanto, somos nosotros quienes, en el marco de nuestra libertad, podemos decidir si 

queremos ser personas dispuestas a la reconciliación o no. Conocemos el mandato divino del 

perdón y Jesús nos ha mostrado claramente las consecuencias respectivas. Ahora somos 

nosotros quienes, bajo nuestra propia responsabilidad, podemos tomar la decisión 

correspondiente, pero también debemos tomarla. 

Así es la justicia divina: Dios mismo nos da la oportunidad de decidir nuestro destino. En 

sentido figurado, «pone las cartas sobre la mesa». Ahora conocemos los criterios según los 

cuales seremos juzgados algún día. No es Él quien nos juzgará según criterios opacos, sino 

que nos ha dejado claro que nos juzgará según nuestros propios criterios. 

¿Cuáles son las consecuencias de esto? 

Dios es amor puro, es inmaculado. Por lo tanto, en el cielo no hay lugar ni siquiera para la 

más mínima imperfección. A pesar de nuestros esfuerzos, nunca llegaremos a ser tan 

inmaculados en nuestra imperfección como para poder acercarnos a Dios por nuestras propias 

fuerzas. Sin embargo, en su misericordia, Dios está dispuesto a concedernos, mediante el 

perdón de nuestras culpas, esa impecabilidad que es el requisito previo para poder estar junto 

a su pureza. 

Por lo tanto, el perdón de nuestras culpas es la condición fundamental para poder llegar al 

cielo y, por lo tanto, a la presencia del Dios inconcebiblemente grande. Pero, ¿cómo puede 

haber lugar para una culpa no perdonada junto a esta pureza inconcebible? 

Si Dios nos juzga por nuestro comportamiento, nos perdonará completamente nuestras culpas 

si nosotros también estamos dispuestos a perdonar completamente las culpas de los demás. Si 

solo hemos perdonado parcialmente las culpas de los demás y, por ejemplo, se las hemos 

echado en cara una y otra vez, Dios también nos perdonará solo parcialmente nuestras culpas. 

Entonces, después de nuestra muerte, tendremos que expiar en proporción a nuestras culpas 

no perdonadas. 

Sin embargo, si hemos negado el perdón y, en cambio, hemos buscado venganza, poniendo 

así en marcha la espiral del mal, Dios tampoco en este caso romperá su palabra y, por lo tanto, 

nos negará el perdón. No es Él quien nos niega su amor al no perdonarnos, sino que es fiel a 

su palabra, que nunca nos ha dejado en la incertidumbre sobre las consecuencias de nuestros 

actos y que se atiene a nuestro criterio. 

En este punto, hay que añadir brevemente algo que va más allá del contenido del «Padre 

Nuestro». 

Debido a que este tema era tan importante para Jesús y, por consiguiente, para los 

evangelistas, la necesidad del perdón se repitió y confirmó con toda claridad dos veces más 

inmediatamente después de la oración del «Padre Nuestro». 



10 
 

La necesidad del perdón se expresó en una frase condicional clásica: «Porque si perdonáis a 

los hombres sus ofensas, entonces vuestro Padre celestial también os perdonará a vosotros» 

(Mt 6,14). Y para que incluso los más torpes puedan reconocer la urgencia de esta condición 

para nuestra salvación, Jesús la repitió una vez más, pero esta vez en la forma negativa 

inequívoca de una oración condicional: «Pero si vosotros no perdonáis a los hombres, 

entonces vuestro Padre tampoco os perdonará vuestras ofensas» (Mt 6,15). 

No se puede formular una condición de forma más clara ni señalar de manera más evidente 

que nuestro destino depende de nuestro propio comportamiento. 

 

«No nos dejes caer en la tentación, y líbranos del mal» 

Estas son dos peticiones al final del «Padre Nuestro» que parecen estar relacionadas entre sí. 

Sin embargo, la primera petición contradice enormemente la imagen de Dios que se da en el 

Apocalipsis, por lo que se sospecha que se trata de un error de transcripción. Por lo tanto, esta 

petición debería ser: 

«Ayúdanos a no caer en la tentación, sino líbranos del mal». 

Dios es amor puro, que quiere ayudarnos a encontrar los caminos de la salvación, pero no es 

el tentador que quiere apartarnos de esos caminos y llevarnos por mal camino. Satanás es ese 

tentador. Es impensable que Jesús haya insinuado que el Padre actuara de forma satánica; sin 

embargo, llevarnos a la tentación es un comportamiento contrario a Dios que aprovecha 

nuestra debilidad humana con malas intenciones. 

Además, si realmente cayéramos en una «tentación de Dios», eso sería fruto de una falta de 

amor contraria a Dios y, al mismo tiempo, Dios habría perdido un alma, aunque su principal 

preocupación es salvar almas. Estos dos aspectos nunca pueden atribuirse a la voluntad y a la 

acción de Dios. 

Parece que el apóstol Santiago ya había oído hablar de esta petición escrita en el Evangelio, 

porque en su carta abordó precisamente esta circunstancia (Stg 1, 13): «Que nadie, cuando se 

vea tentado, diga: «Dios me tienta». Porque Dios no puede ser tentado por el mal, y él mismo 

no tienta a nadie». 

Si ahora queda claro que es Satanás y no Dios quien quiere tentarnos, entonces ambas 

peticiones se entrelazan de repente: que Dios nos ayude a no ser tentados por Satanás, sino 

que nos libre del mal, es decir, de Satanás. Esta es también la petición: ¡Maranatha! ¡Ven, 

Señor, y establece tu reino, derrotando a Satanás! 

 

 

 

 

 


