El «<Padre Nuestro»

Esta oracion central de nuestra fe nos resulta muy familiar. Sin embargo, si la analizamos mas
detenidamente, nos depara algunas sorpresas. En esta oracion, Jesds nos ha transmitido un
resumen condensado del Evangelio.

Muchas personas opinan que esta oracion contiene siete peticiones al Padre celestial. Pero, ;es
eso cierto? Si, por ejemplo, las frases «Santificado sea tu nombre. Venga tu reino y hagase tu
voluntad» fueran solo peticiones a Dios, entonces con esta oracion habriamos cumplido
nuestra parte humana ante Dios: le habriamos presentado nuestras peticiones y ahora
podriamos esperar a que Dios hiciera su parte y las cumpliera.

Pero, ¢cudles son las experiencias de la humanidad? ; Tenemos la impresion de que el nombre
de Dios es santificado en todo el mundo? ¢Que su reino ya ha llegado? ¢ Que la voluntad de
Dios se cumple en la tierra, actualmente en Ucrania, en la Franja de Gaza, en Sudan y en otras
zonas de crisis y guerra de este mundo, o quizas también a pequefia escala, cuando, por
ejemplo, en guerras entre conyuges, personas que antes se amaban se enfrentan con safia?

Al observar el mundo y la historia mundial, debemos responder a todas estas preguntas con un
rotundo NO. Si estas tres formulaciones del «Padre Nuestro» fueran peticiones a Dios,
entonces, debido al incumplimiento de estas peticiones hasta ahora, tendriamos que suponer
de manera consecuente que Dios o0 bien no escucha nuestras peticiones, las ignora, no quiere
cumplirlas o tal vez ni siquiera puede cumplirlas. Si esto fuera cierto, entonces Dios 0 bien no
existiria o bien habria fracasado estrepitosamente.

No, ninguna de las dos cosas, porgue estas tres expresiones no son peticiones. Podemos verlo
si profundizamos en los Evangelios. JesUs utiliz6 las mismas expresiones en otros pasajes,
pero alli se reconocen claramente como mandamientos que debemos cumplir. Dado que todas
las declaraciones de Jesus en los Evangelios se complementan entre si y son totalmente
coherentes, es imposible que él haya querido decir algo diferente con estas expresiones en el
«Padre Nuestro» que lo que ha dicho en otros pasajes de los Evangelios. A esto se suma que
todos los contenidos del «Padre Nuestro» estan estrechamente relacionados entre si. Veamos,
pues, las partes concretas de esta oracion.

«Padre nuestro, que estas en los cielos»

Dios es amor puro. Nos cre6 a los seres humanos para poder darnos su amor. Solo el amor
que se da es amor perfecto, y Dios es perfecto. A partir de este amor, es comprensible que
quiera ser nuestro padre.

Como padre, conoce nuestras necesidades, nuestras capacidades y nuestros limites. Quiere
ayudarnos a alcanzar la salvacion y nos ha enviado a Jesds para mostrarnos sus caminos hacia
la salvacion.

Dios nos ha dado libertad como hijos suyos, libertad que él acepta y respeta plenamente. Por
eso, podemos decidirnos por él, del mismo modo que podemos decidirnos en su contra. Solo
la posibilidad de nuestra decision hace que el don de su amor sea un don perfecto.

Si Dios es nuestro padre, naturalmente también somos sus hijos. Preguntémonos qué dijo
JesUs sobre este tema:

«Si no os convertis y os hacéis como nifios, no podéis entrar en el reino de los cielos» (Mt
18,1).



Esta fue una afirmacion que Jesus hizo en otro contexto, pero que también es valida aqui,
porque las afirmaciones de Jesus nunca se contradicen. Se lo dijo a los discipulos después de
que discutieran sobre quién seria el mayor en el cielo. En un primer paso, Jesus dejo claro que
primero debemos esforzarnos por llegar al cielo antes de poder preguntarnos quién seria el
mayor alli.

La frase «y como los nifios» es una explicacion relacionada con la conversion, pero no es el
mensaje central de JesUs. Sin embargo, a menudo se ignora la conversion descrita por Jesus
como necesaria en las interpretaciones de este pasaje, de modo que solo queda la siguiente
frase: Si no os hacéis como los nifios, no podéis entrar en el reino de los cielos.

Esto distorsiona el mensaje de JesUs, porque ya no se centra la reflexion en la conversion, sino
en un comportamiento infantil que debemos adoptar para llegar al cielo. De repente, ya no se
entiende la conversion como condicion para ser redimido, sino un ser infantil indefinible.

Pero JesUs queria decir otra cosa.

Por lo tanto, preguntémonos qué significado puede tener la infancia en relacién con la
conversion, ya que Jesus ha vinculado ambos aspectos en una sola frase.

Jesus no respondio primero a la pregunta de quién seria el mas grande en el reino de los
cielos. Primero abord6 el tema de quién puede entrar en el reino de los cielos. Dado que sus
declaraciones sobre los requisitos para nuestra salvacién nunca se contradicen, seria bueno
recurrir a una declaracién andloga de Jesus para comparar. A este respecto, en otro pasaje dijo
lo siguiente sobre nuestra salvacion:

«No todo el que me dice: jSefior, Sefior!, entrara en el reino de los cielos, sino solo quien
cumple la voluntad de mi Padre que esté en los cielos (Mt 7,21).

Por lo tanto, cumplir la voluntad del Padre es una condicién para poder entrar en el reino de
los cielos. Jesus incluso utilizé una formulacion que precisa esta condicién, de modo que se
excluye cualquier otra posibilidad de interpretacion: Solo quien cumpla la voluntad del Padre
entrard en el reino de los cielos. Por lo tanto, segin Jesus, definitivamente no hay otra manera
de llegar al Padre en el cielo que cumplir su voluntad, en otras palabras, jser obediente al
Padre!

Dado que la afirmacion de Jesus descrita por Mateo en 7,21 debe complementarse sin
contradicciones con la afirmacion relativa a la infancia, cabe preguntarse si existe un punto en
comun entre la necesidad de obedecer segiin Mt 7,21 y la necesidad de comportarse como un
nifio segun Mt 18,1. Y lo hay, con una claridad increible.

No debemos partir de nuestras ideas del siglo XXI sobre el comportamiento infantil, sino que
debemos preguntarnos qué distinguia en la época de Jesus el ser nifio del ser adulto y que
papel podia desempefiar la obediencia en ello. Se observa que todos los nifios, en todas las
épocas y en todas las culturas, excepto en las ultimas décadas en nuestra cultura occidental,
siempre han estado obligados a obedecer a sus padres y siguen estandolo hoy en dia. Solo
cuando los hijos abandonan la casa de sus padres como adultos, dejan de estar obligados a
obedecerles. Por supuesto, esto también se aplicaba a Jesus y a los nifios de su época. Basta
con leer a Pablo, en Efesios 6:1, donde exhorta a los nifios a obedecer a sus padres, tal y como
«es justo ante el Sefior».



¢En cuéntas ocasiones destacd Jesus la necesidad de obedecer al Padre celestial? El incluso le
fue obediente hasta la muerte. También fue obediente a José y Maria, como podemos leer en
Lucas 2,51.

Si unimos las dos afirmaciones de Jesus que Mateo describe en 7, 21 y 18, 1, podemos
formularlas conjuntamente de la siguiente manera:

«Si no os convertis y os hacéis obedientes al Padre, como los nifios, no podéis entrar en el
reino de los cielos».

Y se puede precisar aln mas, porgue Jesus no hablo en citas, sino que explicd su mensaje a
las personas:

Os lo digo a vosotros, que ya sois adultos y, por lo tanto, ya no tenéis que obedecer a vuestro
padre terrenal: debéis arrepentiros y volver a ser obedientes al Padre celestial, como los
nifios son obedientes a su padre, de lo contrario no podréis entrar en el reino de los cielos.
Por lo tanto, debéis estar dispuestos a cumplir la voluntad del Padre y no imponer vuestra
propia voluntad.

Esto tiene una légica imperiosa, porque el alejamiento del Padre, que requiere un
arrepentimiento, es provocado por la desobediencia a sus mandamientos.

«Conversidnx» significa siempre estar dispuesto, después de una accién pecaminosa, a cumplir
de nuevo la voluntad del Padre, es decir, a obedecerle. Esto también se desprende de la
parébola de los hijos desiguales (Mt 21, 28-32), en la que Jesus pregunt6 quién habia
cumplido la voluntad del Padre, es decir, quién habia sido obediente: ¢ El hijo que dijo «Si,
Sefior», pero no hizo nada, o el otro hijo, que al principio se negd, pero mas tarde cumplié la
voluntad del padre?

Pedro también confirmoé expresamente este aspecto de la obediencia en su primera carta: «Sed
hijos obedientes...» (1 Pedro 14).

Y para disipar cualquier duda: Juan, en 3,36, sefial6 inequivocamente que los adultos no
debemos adoptar un comportamiento infantil para poder entrar en el reino de los cielos, sino
que el unico criterio para ello es la obediencia a Dios: «EI que cree en el Hijo tiene la vida
eterna; pero el que no obedece al Hijo, tampoco vera la vidax.

Por lo tanto, si en esta oracion podemos llamar a Dios nuestro Padre, entonces, ademas de la
alegria de poder ser sus hijos, también debemos ser conscientes de que estamos obligados a
obedecerle, como al Dios inconcebiblemente grande.

«Santificado sea tu nombre»

Si esta frase fuera una peticion, Dios tendria que encargarse de que su nombre fuera
santificado en la tierra. Pero Dios, como ser inconcebiblemente grande, nunca necesita recibir
honra de nosotros. Nada puede hacer a Dios mas grande. El es perfecto y no necesita nada de
nosotros, que somos polvo ante él.

Por el contrario, debemos ser conscientes de que no hay nada mas elevado que Dios, y
debemos honrarlo con nuestra vida. Su grandeza, perfeccion y amor deben hacernos
reverentes en nuestros pensamientos, palabras y acciones. Si damos testimonio de él y del
Padre, como Jesus nos pidid, contribuimos a que su nombre sea santificado entre los pueblos.



¢ Cual es la traduccidn original? «Padre nuestro que estas en los cielos, santificado sea tu
nombre!» - No se trata de una peticion, sino de una invocacién al Padre desde la conciencia
de que su nombre debe ser santificado o, como también podemaos decir, glorificado. Esta
exhortacion se dirige a nosotros.

¢ Y qué otras declaraciones complementarias hizo Jesus sobre este tema? «Todo lo que pidais
en mi nombre, lo haré, para que el Padre sea glorificado en el Hijo (Jn 14, 13). O bien: «Mi

Padre es glorificado cuando vosotros dais mucho fruto y os convertis en mis discipulos» (Jn

15, 8).

Asi pues, el Padre es glorificado y su nombre santificado cuando seguimos a Jesus,
cumplimos la voluntad del Padre y damos fruto abundante con nuestros pensamientos y
acciones, asi como cuando damos testimonio de nuestra fe. Esa es nuestra tarea. Por lo tanto,
nunca podemos esperar que Dios se encargue de glorificar su nombre en nuestro lugar. Pero
podemos pedirle que nos ayude a hacerlo.

«Venga tu reino»

Esta formulacion parece extrafia, pero muestra la increible coherencia con la que Dios respeta
nuestra libertad humana.

Si lo miramos detenidamente, es absurdo rezar y pedir que venga el reino del Todopoderoso.
Si Dios es el creador de todo el universo, entonces toda la creacién debe ser su reino. Que esta
expresion no se refiere al reino de los cielos se desprende de muchas declaraciones de Jesus.
Por lo tanto, surge la pregunta de qué se podria entender por este reino suyo y también por
qué Dios, como Todopoderoso, no realiza este reino por si mismo, por asi decirlo, por decreto
divino, sino que espera nuestras peticiones. ¢Es esto realmente una peticién?

Porque Dios nos ama, quiere que todos los seres humanos, sin excepcion, vivamos en un
entorno en el que nos vaya bien. Cada «reino» se define ahora por el gobernante, cuyos
mandamientos se aplican a su reino. Si, por ejemplo, Putin venciera en Ucrania, Ucrania se
convertiria de repente en el reino de Putin, en el que se aplicarian sus leyes rusas y no las
ucranianas.

En el reino de Dios se aplican sus leyes, que nosotros conocemos: Debemos amarlo, es decir,
ponerlo en el centro de nuestra vida como el Ser Perfecto y el gobernante del cielo y de la
tierra, y como fruto de nuestro amor a Dios, debemos amar también a nuestro préjimo y
tratarlo con justicia y misericordia. Si lo hiciéramos de manera consecuente, su reino ya se
habria realizado entre nosotros, independientemente de quién lo administre. Donde se
respetan las leyes de Dios, la paz, la misericordia y la justicia determinan nuestra convivencia.
Por cierto, estos son los frutos del amor al préjimo a los que Jesds nos ha comprometido.

Como Dios nos ha dado la libertad, tenemos tanto la posibilidad de obedecerle y poner en
practica sus mandamientos en nuestra vida, como la posibilidad de ignorar y desobedecer sus
mandamientos. Son exclusivamente nuestras decisiones humanas las que determinan si
promovemos la paz o fomentamos la discordia, y si nos comportamos con misericordia 0 con
dureza hacia los demas. También depende exclusivamente de nosotros si, con nuestras
acciones, se hace justicia a todas las personas o si creamos estructuras de injusticia y
buscamos nuestra propia ventaja a costa de los demas.

¢ Y qué dijo Jesus al respecto?



«NO 0s preocupéis, pues, y no preguntéis: ¢Qué comeremos? ¢Qué beberemos? ¢ Con qué nos
vestiremos? Los paganos se preocupan (nota: no creen en Dios y, por lo tanto, no pueden
confiar en su ayuda). Vuestro Padre celestial sabe que necesitéis todas estas cosas. Pero
vosotros debéis primero buscar su reino y su justicia; entonces se os dara todo lo demas»
(Mt 6, 31-33).

¢No esta claro?

Jesus nos dejo claro que nuestra tarea es ocuparnos de la realizacion del reino de Dios y
esforzarnos por que no prevalezca el egoismo humano, sino que se imponga la justicia de
Dios. Jesus nunca nos dijo que debiamos pedirle al Padre que nos liberara de esta tarea. Mas
bien, nos dejo claro que en la vida debemos esforzarnos principalmente por construir su reino.
Si lo hacemos, él nos ha prometido que el Padre nos apoyara con todo lo que necesitemos.
Pero apoyar es algo diferente a ahorrarnos este trabajo.

«jHagase tu voluntad!»

Esta formulacion deja ain mas claro que no puede tratarse de una peticion. Es totalmente
absurdo pedir al Todopoderoso que se cumpla su voluntad. Dios puede imponer su voluntad
cuando quiera, como quiera y a quien quiera. ¢Para qué necesita nuestra peticion? Entonces,
¢qué puede significar esta formulacién?

JesUs nos ha indicado en los Evangelios las condiciones que deben cumplirse para que algin
dia podamos ser redimidos. También ha sefialado a menudo cémo debemos vivir para poder
experimentar la accion de Dios en nuestra vida. En todas estas promesas se reconoce unay
otra vez que el cumplimiento de la voluntad del Padre es la condicion previa fundamental para
que estas promesas se hagan realidad. Pensemos solo en la frase de Mt 7,21: «No todo el que
me dice: Sefior, Sefior, entrara en el reino de los cielos, sino solo quien cumple la voluntad de
mi Padre que esta en los cielos».

Incluso para él mismo, como Hijo de Dios, era fundamental obedecer sin reservas al Padre y
cumplir su voluntad, incluso hasta la muerte.

Si pensamos en la urgencia con la que Jesus sefialo la necesidad de cumplir la voluntad del
Padre, parece casi frivolo esperar y esperar que Dios, en nuestro lugar, haga realidad su
voluntad en la tierra.

No. Debemos ser obedientes al Padre, esa es la voluntad del Todopoderoso. En esta
formulacion del «Padre Nuestro», nosotros somos los destinatarios de esta exhortacion. Esta
formulacion debe hacernos conscientes una y otra vez de que su voluntad debe cumplirse a
través de nuestros pensamientos, deseos y acciones.

«Como en el cielo, asi en la tierra»
Dios es la pureza inconcebible. También es el amor perfecto.

El cielo no es una atribucion geografica, sino que significa nuestra presencia como almas
redimidas y perfectas en la perfeccion y pureza divinas. En la presencia de Dios no hay lugar
para la mas minima imperfeccién y pecado. Su voluntad es que todos crezcamos en el amor
para ser semejantes a €l. Si nos hemos esforzado por cumplir su voluntad, entonces él, en su
misericordia, nos liberara de toda culpa, para que también nosotros seamos perfeccionados en
su inconcebible pureza. Puesto que en el cielo solo existe el amor, alli se cumple su voluntad
de manera perfecta.



Asi como en el cielo solo reina el amor, también en la tierra se debe hacer todo lo posible para
que, en ultima instancia, el amor pueda dominar aqui también y el reino de Dios se haga
realidad.

Pero, ¢a quién se refiere la afirmacion de que su voluntad debe cumplirse en la tierra tal como
en el cielo? Solo puede referirse a nosotros, los seres humanos, ya que no hay otros
interlocutores de Dios aqui. Y volvemos a preguntarnos: ¢quiénes de nosotros deberiamos
sentirnos afectados por esto, nosotros, los que rezamos, 0 10S «otros»?

Todos nos presentaremos ante Dios y él nos preguntara si hemos amado, si hemos sido
misericordiosos y si nos hemos esforzado por la paz y la justicia. Por eso, esta frase del
«Padre Nuestro» se dirige a cada uno de nosotros, de modo que, para cumplir
conscientemente esta misién, tendriamos que completar la frase: Padre, que se haga tu
voluntad, como en el cielo, también en la tierra, a través de mis pensamientos y mis acciones.

Las tres primeras frases del «Padre Nuestro» no son, por tanto, peticiones, como se suele
creer, porque Jests menciona el mismo contenido en numerosos pasajes del Evangelio como
una exhortacion para nosotros y lo formula en forma de condiciones. El «Padre Nuestro» es,
por tanto, una forma abreviada definitiva del contenido de los Evangelios, para que cada vez
gue rezamos seamos conscientes de lo siguiente: Como hijos del Altisimo, debemos contribuir
a la santificacion de su nombre en nuestro mundo a través de nuestros pensamientos, deseos
y acciones. Debemos esforzarnos por construir su reino y nunca olvidar que la voluntad del
Padre es decisiva para nuestra vida y nuestra salvacion, y que debe cumplirse a traves de
nosotros.

«Danos hoy nuestro pan de cada dia».

Esta es la primera peticion de esta oracion y no es una peticion aislada, sino que esta
relacionada con la mision de esforzarnos por realizar el reino de Dios y cumplir su voluntad.

Sabemos por la experiencia humana de todas las generaciones que Dios parece no escuchar
esta peticion precisamente en situaciones de gran necesidad, y sabemos que muchas personas
a menudo tienen que trabajar muy duro para ganarse el pan de cada dia. A nosotros tampoco
se nos da el pan real de cada dia, sino que también tenemos que trabajar para ganarnoslo. Por
esta razon, esta peticion se entiende a menudo solo de forma simbdlica. Pero ¢por qué nos
pidio Jesus que pidiéramos el pan de cada dia?

Ya conocemos el pasaje en el que Jesus nos exhortd a no preocuparnos por nuestra
supervivencia, porque el Padre sabe lo que necesitamos. Debemos confiar en él y en su ayuda
y, ante todo, esforzarnos por que, con nuestra colaboracion, se establezca su reino de paz y
justicia basado en la misericordia.

Jesus sabia que en la vida cotidiana es dificil alcanzar al mismo tiempo objetivos
contradictorios, como por ejemplo, aumentar la propia prosperidad y, al mismo tiempo,
esforzarse por la paz y la justicia en el entorno social y reaccionar con misericordia ante las
debilidades humanas, es decir, construir el reino de Dios.

«Nadie puede servir a dos sefiores; 0 aborrecera a uno y amara al otro, o se dedicara a unoy
despreciara al otro. No podéis servir a Dios y a las riquezas» (Mt 6,24). Por lo tanto,
debemos tomar una decisién fundamental sobre a qué sefior queremos servir y la pregunta es
qué consecuencias puede tener esto para nuestra vida. Y ahora viene un aspecto muy
pragmatico: Dios conoce nuestras limitadas posibilidades. Sabe que aquellas personas que se
6



esfuerzan de todo corazon por cumplir su voluntad no pueden al mismo tiempo dedicar todas
sus fuerzas a superar el dia a dia y satisfacer sus necesidades humanas. Eso supera nuestras
posibilidades y nuestras fuerzas. Por eso existe el peligro de que algo se quede en el camino.
Y aqui Jesus nos pide confianza: si nos esforzamos por realizar el reino de Dios, el Padre nos
dara todo lo demas, es decir, todo lo que necesitamos, pero que no podemos realizar debido a
nuestras limitaciones humanas. Esto se refiere, por un lado, a todo lo que necesitamos para
nuestra supervivencia y nuestro progreso, y por otro, a lo que es necesario para que podamos
realizar en nuestra vida esa pequefia parte del reino de Dios que el Padre celestial nos ha
destinado en su providencia.

Aqui se unen las diferentes declaraciones de JesUs. En varios pasajes nos ha sefialado que el
Padre sabe lo que necesitamos incluso antes de que se lo pidamos, por ejemplo, cuando nos
exhortd a no balbucear como los paganos (Mt 6,7). En la siguiente frase que nos ha
transmitido, a pesar de este conocimiento divino de nuestras necesidades, nos exhorté a pedir:
«Danos hoy el pan que necesitamos!», y poco después vuelve a repetir la exhortacién a pedir:
«Pedid, y se os daré» (Mt 7,7).

¢ Como se concilia el hecho de que Dios conozca nuestras necesidades y, sin embargo,
debamos pedirle su ayuda, y que él, en su amor, no nos la conceda por iniciativa propia, sino
que parezca esperar nuestra peticion?

En este contexto, no debemos olvidar que Dios nos ha dado la libertad. Debido a esta libertad,
no se nos impone, Sino que espera a que nos dirijamos a él, aunque de todos modos sabe lo
gue necesitamos. La consecuencia es que Dios no actla por iniciativa propia, ya que eso
anularia nuestra libertad. Por eso, Dios espera a que nos dirijamos a él antes de responder con
sus acciones. Esta relacion se puede ver en méas de 100 pasajes de los Evangelios. Por lo tanto,
primero debemos pedirle a Dios, aunque él ya sabe lo que necesitamos; entonces él nos
ayudara. Recordemos que también debemos perdonar primero a nuestros semejantes sus
ofensas antes de que Dios nos perdone las nuestras; este tema se tratara mas adelante. Nuestra
libertad implica, por un lado, que podemos actuar sin la influencia de Dios, pero, por otro
lado, que debemos dar los primeros pasos por nuestra propia responsabilidad antes de que
Dios responda.

Y ahora volvamos a mirar el «Padre Nuestro» y el pasaje en el que debemos pedir el pan. Se
encuentra después del pasaje en el que debemos esforzarnos por la realizacion de su reino y la
implementacién de su voluntad divina. Jesis no nos ensefi¢ esta oracion sin intencion. Esto
significa ahora:

Si nos hemos esforzado por que el nombre del Sefior sea santificado entre los hombres a
través de nuestra vida y nuestras acciones, si también nos hemos esforzado, en el sentido de
Mt 6,33, por que su reino y su justicia puedan surgir o realizarse a través de nuestras acciones,
entonces podemos pedir al Padre celestial, confiando en su ayuda, que nos dé el pan de cada
dia. Después de todo, no podemos ocuparnos de todo al mismo tiempo y hemos dado
prioridad a la voluntad de Dios en nuestras acciones. Ahora podemos confiar en que no nos
abandonaré en las preocupaciones de la vida cotidiana.

Si observamos la vida de los santos, podemos ver que estas no son promesas vacias de Jesus.
También en la actualidad hay muchas personas que, aunque en su mayoria de forma oculta,
viven y actlan desde esta confianza y experimentan una y otra vez la ayuda de Dios de
maneras a menudo sorprendentes. Esto se ve claramente, por ejemplo, en las 6rdenes



contemplativas, que viven «de la providencia». Ponen toda su fuerza a disposicion de Dios y
es sorprendente ver como Dios bendice su trabajo y vela por su progreso.

«Perdona nuestras ofensas, como también nosotros perdonamos a los que nos ofenden»

Esta peticion, que al mismo tiempo conlleva una grave responsabilidad, es uno de los pasajes
clave del Evangelio, en el que se entrelazan varios contenidos centrales de la fe. Podemos
reconocer cuanto respeta Dios nuestra libertad, como podemos entender su justicia, y también
podemos hacernos una idea de la accién de Dios.

Lo mas significativo es el hecho de que Dios ha puesto nuestro propio destino en nuestras
manos. ,Como podemos entender esto y por qué podria ser asi?

Dios tiene una preocupacion central que es la base de toda su providencia: en su amor por
todos los seres humanos, quiere la salvacion: la salvacion al final de nuestra vida terrenal,
cuando seamos redimidos por €l y transformados en su amor inconcebible, pero también
nuestra salvacion durante nuestra vida.

Esta salvacion terrenal solo puede realizarse si podemos vivir en paz verdadera, en paz con
nosotros mismos, con nuestros semejantes y también con Dios. JesUs vino para mostrarnos los
caminos hacia la paz y los angeles también lo anunciaron en su nacimiento. Para que esta paz
sea posible a nivel general, todos debemos tratarnos con benevolencia, debemos ser justos
unos con otros y también reaccionar con misericordia ante las debilidades y limitaciones
personales de nuestros semejantes.

Dios quiere esto porque ama a todas las personas sin excepcion. Para que esto sea posible, nos
ha obligado a amar al pr6jimo. No se trata de una recomendacion, sino de un mandato claro e
inequivoco de Dios, y sabemos que debemos esforzarnos por cumplir la voluntad del
Todopoderoso.

Si viviéramos asi, habria paz en la tierra y el reino de Dios ya se habria realizado entre
nosotros.

Sin embargo, Dios sabe que nosotros, los seres humanos, en nuestra debilidad, pecaremos una
y otra vez y violaremos el mandamiento del amor. Sin el perdon mutuo de las culpas, no
puede surgir en la tierra la paz que Dios quiere para nosotros, los seres humanos. En su lugar,
se iniciaria una espiral de venganza, represalias y odio que seria muy dificil de romper y
acabar. La falta de amor, la injusticia y la crueldad marcarian entonces la vida en la tierra.
Para que esto no suceda, Dios nos ha dado también el mandamiento de perdonarnos
mutuamente nuestras faltas cuando hayamos fallado en el amor. Estos dos mandamientos se
condicionan y complementan mutuamente.

En el «Padre Nuestro» podemos ver lo importante que es para Dios que tomemos en serio su
mandato de estar dispuestos a perdonar. En este sentido, no solo nos ha dado una indicacion
no vinculante, sino que ha vinculado nuestra disposicion al perdon a la mas grave de todas las
consecuencias imaginables, a saber a nuestro destino personal después de la muerte. Jesus nos
ha explicado esta circunstancia de multiples maneras y con una claridad insuperable.
Tampoco es casualidad que Jesus haya integrado la necesidad de nuestra disposicion al
perdon en la Unica oracion que nos ha ensefiado. Evidentemente, cada vez que rezamos
debemos recordar que debemos perdonarnos mutuamente nuestras faltas. Las repeticiones nos
protegen del olvido.



Al hacerlo, nos ha hecho conscientes de que Dios solo nos perdonara nuestras culpas en la
misma medida en que antes estuviéramos dispuestos a perdonar las culpas de nuestros
semejantes. Esto significa que Dios no determina por si mismo la medida del perdén que nos
concederd, sino que se orienta por nuestra medida humana. Esto es notable y tiene graves
consecuencias. Por cierto, el texto original dice: «Perdona nuestras ofensas, como también
nosotros hemos perdonado a nuestros ofensores». De ello se deduce claramente que somos
nosotros quienes debemos dar el primer paso hacia el perddn, al que luego el Padre
respondera con su perdon.

Por lo tanto, somos nosotros quienes, en el marco de nuestra libertad, podemos decidir si
queremos ser personas dispuestas a la reconciliacion o no. Conocemos el mandato divino del
perddn y Jesus nos ha mostrado claramente las consecuencias respectivas. Ahora somos
nosotros quienes, bajo nuestra propia responsabilidad, podemos tomar la decision
correspondiente, pero también debemos tomarla.

Asi es la justicia divina: Dios mismo nos da la oportunidad de decidir nuestro destino. En
sentido figurado, «pone las cartas sobre la mesa». Ahora conocemos los criterios segun los
cuales seremos juzgados algtn dia. No es EI quien nos juzgara segin criterios opacos, sino
que nos ha dejado claro que nos juzgara segun nuestros propios criterios.

¢ Cuadles son las consecuencias de esto?

Dios es amor puro, es inmaculado. Por lo tanto, en el cielo no hay lugar ni siquiera para la
mas minima imperfeccion. A pesar de nuestros esfuerzos, nunca llegaremos a ser tan
inmaculados en nuestra imperfeccion como para poder acercarnos a Dios por nuestras propias
fuerzas. Sin embargo, en su misericordia, Dios esta dispuesto a concedernos, mediante el
perddn de nuestras culpas, esa impecabilidad que es el requisito previo para poder estar junto
a su pureza.

Por lo tanto, el perddn de nuestras culpas es la condicion fundamental para poder llegar al
cieloy, por lo tanto, a la presencia del Dios inconcebiblemente grande. Pero, ;,co6mo puede
haber lugar para una culpa no perdonada junto a esta pureza inconcebible?

Si Dios nos juzga por nuestro comportamiento, nos perdonard completamente nuestras culpas
si nosotros también estamos dispuestos a perdonar completamente las culpas de los demas. Si
solo hemos perdonado parcialmente las culpas de los demés y, por ejemplo, se las hemos
echado en cara una y otra vez, Dios también nos perdonara solo parcialmente nuestras culpas.
Entonces, después de nuestra muerte, tendremos que expiar en proporcién a nuestras culpas
no perdonadas.

Sin embargo, si hemos negado el perdon y, en cambio, hemos buscado venganza, poniendo
asi en marcha la espiral del mal, Dios tampoco en este caso rompera su palabra y, por lo tanto,
nos negara el perdon. No es EIl quien nos niega su amor al no perdonarnos, sino que es fiel a
su palabra, que nunca nos ha dejado en la incertidumbre sobre las consecuencias de nuestros
actos y que se atiene a nuestro criterio.

En este punto, hay que afadir brevemente algo que va mas all& del contenido del «Padre
Nuestro».

Debido a que este tema era tan importante para Jesus y, por consiguiente, para los
evangelistas, la necesidad del perdon se repitié y confirmé con toda claridad dos veces méas
inmediatamente después de la oracion del «Padre Nuestrox.



La necesidad del perddn se expresé en una frase condicional clasica: «Porque si perdonais a
los hombres sus ofensas, entonces vuestro Padre celestial también os perdonara a vosotros»
(Mt 6,14). Y para que incluso los mas torpes puedan reconocer la urgencia de esta condicion
para nuestra salvacion, Jesus la repitié una vez mas, pero esta vez en la forma negativa
inequivoca de una oracion condicional: «Pero si vosotros no perdonais a los hombres,
entonces vuestro Padre tampoco os perdonard vuestras ofensas» (Mt 6,15).

No se puede formular una condicién de forma mas clara ni sefialar de manera mas evidente
que nuestro destino depende de nuestro propio comportamiento.

«No nos dejes caer en la tentacién, y libranos del mal»

Estas son dos peticiones al final del «Padre Nuestro» que parecen estar relacionadas entre si.
Sin embargo, la primera peticion contradice enormemente la imagen de Dios que se da en el
Apocalipsis, por lo que se sospecha que se trata de un error de transcripcion. Por lo tanto, esta
peticion deberia ser:

«Ayudanos a no caer en la tentacion, sino libranos del mal».

Dios es amor puro, que quiere ayudarnos a encontrar los caminos de la salvacion, pero no es
el tentador que quiere apartarnos de esos caminos y llevarnos por mal camino. Satanas es ese
tentador. Es impensable que JesUs haya insinuado que el Padre actuara de forma satanica; sin
embargo, llevarnos a la tentacion es un comportamiento contrario a Dios que aprovecha
nuestra debilidad humana con malas intenciones.

Ademas, si realmente cayéramos en una «tentacion de Dios», eso seria fruto de una falta de
amor contraria a Dios y, al mismo tiempo, Dios habria perdido un alma, aunque su principal
preocupacion es salvar almas. Estos dos aspectos nunca pueden atribuirse a la voluntad y a la
accion de Dios.

Parece que el apdstol Santiago ya habia oido hablar de esta peticion escrita en el Evangelio,
porque en su carta abordd precisamente esta circunstancia (Stg 1, 13): «Que nadie, cuando se
vea tentado, diga: «Dios me tienta». Porque Dios no puede ser tentado por el mal, y él mismo
no tienta a nadie».

Si ahora queda claro que es Satanas y no Dios quien quiere tentarnos, entonces ambas
peticiones se entrelazan de repente: que Dios nos ayude a no ser tentados por Satanas, sino
que nos libre del mal, es decir, de Satanas. Esta es también la peticion: jMaranatha! jVen,
Sefior, y establece tu reino, derrotando a Satanas!

10



